ASSIM FALOUV
ZARATUSTRA

TRADUGAO, NOTAS E POSFACIO DE PAULO CESAR DE SOUZA

CompaNHIA DAs LETRAS



DADOS DE COPYRIGHT

Sobre a obra:

Apresente obra ¢ disponibilizada pela equipe Le Livros e seus diversos parceiros,
com o objetivo de oferecer contetdo para uso parcial em pesquisas ¢ estudos
académicos, bem como o simples teste da qualidade da obra, com o fim
exclusivo de compra futura.

E expressamente proibida e totalmente repudiavel a venda, aluguel, ou quaisquer
uso comercial do presente contetido

Sobre nés:

O Le Livros e seus parceiros disponibilizam contetudo de dominio publico e
propriedade intelectual de forma totalmente gratuita, por acreditar que o
conhecimento ¢ a educagdo devem ser acessiveis e livres a toda e qualquer
pessoa. Vocé pode encontrar mais obras em nosso site: LeLivros.site ou em
qualquer um dos sites parceiros apresentados neste link.

"Quando o mundo estiver unido na busca do conhecimento, e ndo mais lutando
por dinheiro e poder, entiio nossa sociedade poderd enfim evoluir a um novo
nivel.”

Livros


http://lelivros.org/?utm_source=Copyright&utm_medium=cover&utm_campaign=link
http://lelivros.site/?utm_source=Copyright&utm_medium=cover&utm_campaign=link
http://lelivros.site
http://lelivros.org/parceiros/?utm_source=Copyright&utm_medium=cover&utm_campaign=link

COLECAO DAS OBRAS DE NIETZSCHE
Coordenac¢ao de Paulo César de Souza

Além do bem e do mal — Preliidio a umas filosofia do futuro
O Anticristo — Maldicdo ao cristianismo e

Ditirambos de Dionisio
Assim falou Zaratustra — Um livro para todos e para ninguém
Aurora — Reflexoes sobre os preconceitos morais
O caso Wagner — Um problema para miisicos

e Nietzsche contra Wagner — Dossié de wm psicologo
Crepiisculo dos idolos — ou Como se filosofa com o martelo
Ecce homo — Como alguém se torna o que é
A gaia ciéncia
Genealogia da moral — Uma polémica
Humano, demasiado bumano — Um livro para espiritos livres
Humano, demasiado humano — Um livro para espiritos livres — volume I
O nascimento da tragédia — ou Helenismo e pessimismo




FRIEDRICH NIETZSCHE

ASSIM FALOU
ZARATUSTRA

Um livro para todos e para ninguém

Tradugio, notas ¢ posficio:
PAULO CESAR DE SOUZA

ComPANHIA DAS LETRAS



SUMARIO

PRIMEIRA PARTE

Prologo de Zaratustra
Os discursos de Zaratustra
Das trés metamorfoses
Das cétedras da virtude
Dos trasmundanos
Dos desprezadores do corpo
Das paixoes alegres e dolorosas
Do criminoso palido
Do ler e escrever
Da drvore na montanha
Dos pregadores da morte
Da guerra e dos guerreiros
Do novo idolo
Das moscas do mercado
Da castidade
Do amigo
Das mil metas e uma s6 meta
Do amor ao préximo
Do caminho do criador
Das velhas e novas mulherezinhas
Da picada da vibora
Dos filhos e do matriménio
Da morte voluntaria
Da virtude dadivosa

SEGUNDA PARTE

O menino com o espelho
Nas ilhas bem-aventuradas



Dos compassivos

Dos sacerdotes

Dos virtuosos

Da gentalha

Das tarintulas

Dos sdbios famosos

O canto noturno

O canto da danca

O canto dos sepulcros

Da superagao de si mesmo
Dos sublimes

Do pais da cultura

Do imaculado conhecimento
Dos eruditos

Dos poetas

Dos grandes acontecimentos
O adivinho

Da redencao

Da prudéncia humana

A hora mais quieta

TERCEIRA PARTE

O andarilho
Da visao e enigma

Da bem-aventuranca involuntiria

Antes do nascer do sol
Da virtude que apequena
No monte das oliveiras
Do passar além

Dos apostatas

O regresso

Dos trés males

Do espirito de gravidade
De velhas e novas tibuas
O convalescente

Do grande anseio

O outro canto da danca
Os sete selos

QUARTA PARTE

A oferenda do mel
O grito de socorro



Conversa com 0s reis
A sanguessuga
O feiticeiro
Aposentado
O mais feio dos homens
O mendigo voluntario
A sombra
No meio-dia
A saudagao
A dltima ceia
Do homem superior
O canto da melancolia
Da ciéncia
Entre as filhas do deserto
O despertar
A festa do asno
O canto ébrio
O sinal
Notas
Posficio



PRIMEIRA PARTE



PROLOGO DE ZARATUSTRA

Aos trinta anos de idade, Zaratustra deixou sua pdtria e o lago de sua
patria e foi para as montanhas.1 Ali gozou do seu espirito e da sua solidao, e
durante dez anos nao se cansou. Mas enfim seu cora¢ao mudou — e um dia
ele se levantou com a aurora, foi para diante do sol e assim lhe falou:

“O grande astro! Que seria de tua felicidade, se nio tivesses aqueles que
iluminas?

Ha dez anos vens até minha caverna: ja te terias saciado de tua luz e
dessa jornada, sem mim, minha dguia e minha serpente.

Mas nés te esperamos a cada manhi, tomamos do teu supérfluo e por
ele te abengcoamos.

Olha! Estou farto de minha sabedoria, como a abelha que juntou
demasiado mel; necessito de maos que se estendam.

Quero doar e distribuir, até que os sibios entre os homens voltem a se
alegrar de sua tolice e os pobres, de sua riqueza.

Para isso devo baixar a profundeza: como fazes a noite, quando vais para
trds do oceano e levas a luz também ao mundo inferior, 6 astro abundante!

Devo, assim como tu, declinar,2 como dizem os homens aos quais
desejo ir.

Entio me abencoa, 6 olho tranquilo, capaz de contemplar sem inveja até
mesmo uma felicidade excessival

Abencoa a taca que quer transbordar, para que a dgua dela escorra
dourada e por toda parte carregue o brilho do teu enlevol

Olha! Esta taca quer novamente se esvaziar, e Zaratustra quer novamente
se fazer homem.”

— Assim comegcou o declinio de Zaratustra.




Zaratustra desceu sozinho pela montanha, sem deparar com ninguém.
Chegando aos bosques, porém, viu subitamente um homem velho, que havia
deixado sua cabana sagrada para colher raizes na floresta. E assim falou o
velho a Zaratustra:

“Nao me ¢ estranho esse andarilho: por aqui passou ha muitos anos.
Chamava-se Zaratustra; mas estd mudado.

Naquele tempo levavas tuas cinzas para os montes: queres agora levar
teu fogo para os vales? Nao temes o castigo para o incendiario?

Sim, reconheco Zaratustra. Puro € seu olhar, e sua boca nao esconde
nenhum nojo. Ndo caminha ele como um dangarino?

Mudado estd Zaratustra; tornou-se uma crian¢a Zaratustra, um
despertado3 é Zaratustra: que queres agora entre os que d()rmcm7

Vivias na solidio como num mar, e o mar te carregava. Ai de ti, queres
entao subir a terra? Ai de ti, queres novamente arrastar tu mesmo o teu
corpo?”

Respondeu Zaratustra: “Eu amo os homens”.

“Por que”, disse o santo, “fui para o ermo e a floresta? Nao seria por
amar demais os homens?

Agora amo a Deus: os homens ja nio amo. O homem €, para mim, uma
coisa demasiado imperfeita. O amor aos homens me mataria.”

Respondeu Zaratustra: “Que fiz eu, falando de amor? Trago aos homens
uma dadiva”.

“Nao lhes dés nada”, disse o santo. “Tira-lhes algo, isto sim, e carrega-o
juntamente com eles — serd o melhor para eles: se for bom para ti!

E, querendo lhes dar, ndo dés mais que uma esmola, deixando ainda que
a mendiguem!”

“Nao”, respondeu Zaratustra, “nao dou esmolas. Nao sou pobre o bastante
para isso.”

O santo riu de Zaratustra, e falou assim: “Entdo cuida para que recebam
teus tesouros! Eles desconfiam dos eremitas e nio acreditam que viemos para
presentear.

Para eles, nossos passos ecoam solitirios demais pelas ruas. E, quando,
deitados a noite em suas camas, ouvem um homem a caminhar bem antes
de nascer o sol, perguntam a si mesmos: aonde vai esse ladrao?

Nio vds para junto dos homens, fica na floresta! Seria até melhor que
fosses para junto dos animais! Por que nio queres ser, COMO €u — um urso
entre Os Ursos, um pdssaro entre 08 pdssaros?”

“E o que faz o santo na floresta?”, perguntou Zaratustra.

Respondeu o santo: “Eu fago cangdes e as canto, e, quando faco cangdes,
rio, choro e sussurro: assim louvo a Deus.

Cantando, chorando, rindo e sussurrando eu louvo ao deus que ¢ meu




Deus. Mas o que trazes de presente?”

Ao ouvir essas palavras, Zaratustra saudou o santo e falou: “Que poderia
eu vos dar? Deixai-me partir, para que nada vos tire!” — E assim se
despediram um do outro, o idoso e 0 homem, rindo como riem dois meninos.

Mas, quando Zaratustra se achou s6, assim falou para seu coracao:4
“Como serd possivel? Este velho santo, na sua floresta, ainda nao soube que
Deus estd morto!”.




Quando Zaratustra chegou a cidade mais proxima, na margem da
floresta, ali encontrou muita gente reunida na praga; pois fora anunciado que
um equilibrista5 andaria na corda. E Zaratustra assim falou 2 gente:

Fu vos ensino o super-homem.6 O homem ¢é algo que deve ser superado.
Que fizestes para superi-lo?

Todos os seres, até agora, criaram algo acima de si proprios: e vos
quereis ser a vazante dessa grande maré, e antes retroceder ao animal do
que superar o homem?

Que é o macaco para o homem? Uma risada, ou dolorosa vergonha.
Exatamente isso deve o homem ser para o super-homem: uma risada, ou
dolorosa vergonha.

Fizestes o caminho do verme ao homem, e muito, em vés, ainda é
verme. Outrora fostes macacos, e ainda agora o homem é mais macaco do
que qualquer macaco.7

O mais sdbio entre vés € apenas discrepéincia e mistura de planta e
fantasma. Mas digo eu que vos deveis tornar fantasmas ou plantas?

Vede, eu vos ensino o super-homem!

O super-homem ¢é o sentido da terra. Que a vossa vontade diga: o super-
homem seja o sentido da terra!

Eu vos imploro, irmaos, permanecei fiéis a terra e nao acrediteis nos que
vos falam de esperancas supraterrenas! Sao envenenadores, saibam eles ou
nao.

Sao desprezadores da vida, moribundos que a si mesmos envenenaram, e
dos quais a terra estd cansada: que partam, entio!

Uma vez a ofensa a Deus era a maior das ofensas, mas Deus morreu, e
com isso morreram também os ofensores. Ofender a terra é agora o que ha
de mais terrivel, e considerar mais altamente as entranhas do inescrutivel do
que o sentido da terra!

Uma vez a alma olhava com desprezo para o corpo: e esse desdém era
o que havia de maior: — ela o queria magro, horrivel, faminto. Assim
pensava ela escapar ao corpo e a terra.

Oh, essa alma mesma era ainda magra, horrivel e faminta: ¢ a crueldade
era a vollpia dessa alma!

Mas também vés, irmaos, dizei-me: o que conta vosso corpo sobre vossa
alma? Nao ¢€ ela pobreza, imundicie e lamentivel satisfagao?

Na verdade, um rio imundo é o homem. E preciso ser um oceano para
acolher um rio imundo sem se tornar impuro.

Vede, eu vos ensino o super-homem: ele € este oceano, nele pode
afundar o vosso grande desprezo.

Qual é a maior coisa que podeis experimentar? E a hora do grande
desprezo. A hora em que também vossa felicidade se converte em nojo para




vOs, assim como vossa razao e vossa virtude.

A hora em que dizeis: “Que importa minha felicidade? Ela é pobreza,
imundicie e lamentivel satisfagao. Mas minha felicidade deveria justificar a
propria existéncia!”.

A hora em que dizeis: “Que importa minha razao? Procura ela o saber,
como o ledo seu alimento? Ela é pobreza, imundicie e lamentdvel satisfagaol”.

A hora em que dizeis: “Que importa minha virtude? Ela ainda nio me fez
delirar. Como estou cansado de meu bem e meu mal! Tudo isso é pobreza,
imundicie e lamentavel satisfacaol”.

A hora em que dizeis: “Que importa minha justica? Nao estou me vendo
a ser brasa e carvdo. Mas o justo ¢ brasa e carvaol”.

A hora em que dizeis: “Que importa minha compaixdao? A compaixao
nao é a cruz em que pregam aquele que ama os homens? Mas minha
compaixao nio é crucifica¢ao”.

Ja falastes assim? Ja gritastes assim? Ah, tivesse eu ouvido gritardes assim!

Nao o vosso pecado — a vossa frugalidade brada aos céus, vossa avareza
até no pecado brada aos céus!

Onde estd o raio que venha lamber-vos com sua lingua? Onde estd a
loucura com que deverieis ser vacinados?

Vede, eu vos ensino o super-homem: ele € esse raio, ele é essa loucura!

Depois de Zaratustra assim falar, alguém do povo gritou: “Ja ouvimos
bastante sobre o equilibrista; agora nos deixa vé-lol”. E todos riram de
Zaratustra. Mas o equilibrista, que achava que as palavras se referiam a ele,
pos-se a trabalhar.




4.

Mas Zaratustra olhou para o povo e se admirou. Entao falou assim:

O homem € uma corda, atada entre o animal e o super-homem — uma
corda sobre um abismo.

Um perigoso para-ld, um perigoso a-caminho, um perigoso olhar-para-
trds, um perigoso estremecer e se deter.

Grande, no homem, ¢ ser ele uma ponte e nio um objetivo: 0 que pode
ser amado, no homem, € ser ele uma passagem e um declinio.8

Amo aqueles que nio sabem viver a nio ser como quem declina, pois
sd0 0s que passam.

Amo os grandes desprezadores, porque sdo os grandes reverenciadores, e
flechas de anseio pela outra margem.

Amo aqueles que nio buscam primeiramente atrds das estrelas uma
razdo para declinar e serem sacrificados: mas que se sacrificam a terra, para
que um dia a terra venha a ser do super-homem.

Amo aquele que vive para vir a conhecer, e que quer conhecer para que
um dia viva o super-homem. E assim quer o seu declinio.

Amo aquele que trabalha e inventa, para construir a casa para o super-
homem e lhe preparar terra, bicho e planta: pois assim quer o seu declinio.

Amo aquele que ama a sua virtude: pois virtude é vontade de declinio e
uma flecha de anseio.

Amo aquele que nao guarda uma gota de espirito para si, mas quer ser
inteiramente o espirito de sua virtude: assim anda ele como espirito sobre a
ponte.

Amo aquele que faz, de sua virtude, seu pendor e sua fatalidade: assim
quer ele, por causa de sua virtude, ainda viver e nao mais viver.

Amo aquele que ndo quer ter virtudes demais. Uma virtude é mais
virtude do que duas, pois significa mais lacos em que a fatalidade pende.

Amo aquele cuja alma esbanja a si mesma, que nio quer gratidio e nio
devolve: pois ele sempre doa e nao quer se guardar.

Amo aquele que se envergonha quando o dado cai a seu favor, e que
entdo pergunta: sou um jogador desleal? — pois ele quer perecer.9

Amo aquele que lanca a frente dos seus atos palavras de ouro e faz
sempre mais do que promete: pois ele quer o seu declinio.

Amo aquele que justifica os vindouros e redime os passados: pois quer
perecer devido aos presentes.

Amo aquele que agoita seu deus porque ama seu deus:10 pois tem de
perecer da ira de seu deus.

Amo aquele cuja alma é profunda também no ferimento, e que pode
perecer de uma pequena vivéncia: assim passa de bom grado sobre a ponte.

Amo aquele cuja alma transborda de cheia, de modo que esquece a si
proprio e todas as coisas estao nele: assim, todas as coisas se tornam seu




declinio.

Amo aquele de espirito livre e coragao livre: assim, sua cabe¢a nao
passa de entranhas do seu corag¢do, mas seu cora¢ao o impele ao declinio.

Amo todos aqueles que sao como gotas pesadas, caindo uma a uma da
negra nuvem que paira sobre os homens: eles anunciam a chegada do raio, e
Ccomo arautos perecem.

Vede, eu sou um arauto do raio e uma pesada gota da nuvem: mas esse
raio se chama super-homem. —



Depois de falar essas palavras, Zaratustra olhou novamente para o povo
e calou. “Af estdo eles e riem”, falou para seu coracdo, “ndo me
compreendem, ndo sou a boca para esses ouvidos.

Sera preciso antes partir-lhes as orelhas, para que aprendam a ouvir
com os olhos? Serd preciso estrondear como os timbales e os pregadores da
peniténcia? Ou acreditardo apenas num homem que balbucia?

Eles possuem algo de que se orgulham. Como chamam mesmo o que os
faz orgulhosos? Chamam de cultura,11 é o que os distingue dos pastores de
cabras.

Por isso niao gostam de ouvir a palavra ‘desprezo’ quando se fala deles.
Entao falarei ao seu orgulho.

Entio lhes falarei do que ¢ mais desprezivel: ou seja, do wltimo homem.”

E assim falou Zaratustra ao povo:

E tempo de o homem fixar sua meta. E tempo de o homem plantar o
germe de sua mais alta esperanca.

Seu solo ainda € rico o bastante para isso. Mas um dia este solo serd
pobre e manso,12 e nenhuma drvore alta poderd nele crescer.

Ai de nés! Aproxima-se o tempo em que o homem jd nio lanca a flecha
de seu anseio por cima do homem, e em que a corda do seu arco
desaprendeu de vibrar!

Eu vos digo: € preciso ter ainda caos dentro de si, para poder dar a luz
uma estrela dancante. Eu vos digo: tendes ainda caos dentro de vés.

Ai de nés! Aproxima-se o tempo em que o homem jd nao dard a luz
nenhuma estrela. Ai de nés! Aproxima-se o tempo do homem mais
desprezivel, que ja nido sabe desprezar a si mesmo.

Vede! Eu vos mostro o #iltimo homem.

“Que é amor? Que ¢é criacao? Que € anseio? Que € estrela?” — assim
pergunta o Ultimo homem, e pisca o olho.

A terra se tornou pequena, entio, e nela saltita o dltimo homem, que tudo
apequena. Sua espécie ¢ inextinguivel como o pulgio; o ultimo homem é o
que tem vida mais longa.

“N6s inventamos a felicidade” — dizem os tltimos homens, e piscam o
olho.

Eles deixaram as regides onde era duro viver: pois necessita-se de calor.
Cada qual ainda ama o vizinho e nele se esfrega: pois necessita-se de calor.

Adoecer e desconfiar € visto como pecado por eles: anda-se com toda a
atencao. Um tolo, quem ainda tropeca em pedras ou homens!

Um pouco de veneno de quando em quando: isso gera sonhos agradaveis.
E muito veneno por fim, para um agradavel morrer.

Ainda se trabalha, pois trabalho é distracao. Mas cuida-se para que a
distracao nio canse.




Ninguém mais se torna rico ou pobre: ambas as coisas sio drduas. Quem
deseja ainda governar? Quem deseja ainda obedecer? Ambas as coisas sio
drduas.

Nenhum pastor e um s6 rebanho! Cada um quer o mesmo, cada um é
igual: quem sente de outro modo vai voluntariamente para o hospicio.

“Outrora 0 mundo inteiro era doido” — dizem os mais refinados, e
m o olho.

Sao inteligentes e sabem tudo o que ocorreu: entao sua zombaria nio tem
fim. Ainda brigam, mas logo se reconciliam — de outro modo, estraga-se o
estomago.

Tém seu pequeno prazer do dia e seu pequeno prazer da noite: mas
respeitam a saude.

“N6s inventamos a felicidade” — dizem os dltimos homens, e piscam o
olho. —

pi

E aqui findou o primeiro discurso de Zaratustra, que é chamado de
“prélogo™13 pois nesse ponto interromperam-no os gritos e o jubilo da
multiddo. “Da-nos esse ultimo homem, 6 Zaratustra” — clamavam as pessoas
—, “torna-nos como esse Ultimo homem! E nés te presenteamos o super-
homem!” E toda a gente exultava e estalava a lingua. Zaratustra entristeceu-
se, porém, e disse ao seu coracao:

Eles nio me compreendem: ndo sou a boca para esses ouvidos.

Vivi demasiado tempo nas montanhas, talvez, e demasiado escutei as
drvores e os corregos: agora lhes falo como os pastores de cabras.

Placida esta minha alma, e clara como os montes na manha. Mas eles
acham que sou frio, e um zombador de terriveis pilhérias.

E agora eles olham para mim e riem: e, ao rir, também me odeiam. Ha
gelo no seu riso.




Mas entao sucedeu algo que fez toda boca silenciar e todo olhar enrijecer.
Nesse meio-tempo o equilibrista comegara seu trabalho: surgira de uma
pequena porta e andava sobre a corda que se achava estendida entre duas
torres, acima da praga e do povo.14 Quando estava no meio de seu caminho,
abriu-se novamente a pequena porta e um rapaz de vestes coloridas,
semelhante a um palhago, pulou fora e seguiu o primeiro com passos
rapidos. “Adiante, aleijado!”, gritou com voz terrivel, “adiante, pregui¢oso,
muambeiro, cara-pdlida! Para eu ndo te fazer cocegas com meu calcanhar!
Que fazes aqui entre as torres? Teu lugar € na torre, devias ser trancafiado,
estorvas o caminho de alguém melhor do que tu!” — E a cada palavra lhe
chegava mais proximo; porém, quando estava a somente um passo do
equilibrista, sucedeu a coisa pavorosa que fez toda boca silenciar e todo olhar
enrijecer: — langou um grito de demonio e saltou sobre aquele que lhe estava
no caminho. Mas esse, vendo seu rival assim triunfar, perdeu a cabeca e a
corda; desfez-se de sua vara e mais rapidamente do que ela mergulhou na
profundeza, como um redemoinho de bragcos e pernas. A praga e o povo
semelhavam o mar quando chega a tempestade: todos corriam e se
atropelavam, sobretudo no local onde se precipitava o corpo.

Zaratustra ficou imovel, porém, e justamente ao seu lado caiu o corpo,
bastante ferido e quebrado, mas ainda vivo. ApGs um instante, a consciéncia
retornou a0 homem destrocado, e ele viu Zaratustra ajoelhado junto a si. “Que
fazes aqui?”, disse ele afinal, “hd muito tempo eu sabia que o deménio me
passaria a perna. Agora ele me leva para o inferno; queres impedi-lo?”

“Por minha honra, amigo”, respondeu Zaratustra, “nada do que falas
existe: ndo existe demoénio nem inferno. Tua alma morrerd antes ainda que
teu corpo: nada temas, portanto!”

O homem ergueu os olhos, desconfiado. “Se falas a verdade, entao nada
perco, ao perder a vida. Nao sou muito mais que um animal a que
ensinaram a dancar, com golpes de bastio e pequenos nacos de comida

“De maneira nenhuma”, disse Zaratustra; “fizeste do perigo o teu oficio,
nio hi o que desprezar nisso. Agora pereces no teu oficio: por causa disso,
cu te sepultarei com minhas proprias mios.”

Depois que Zaratustra falou isso, o moribundo nio respondeu mais; mas
moveu a mao, como se buscasse a mao de Zaratustra para agradecer.




Nesse meio-tempo caiu a noite, e a praga se ocultou na escuridio: entao
a gente se dispersou, pois mesmo a curiosidade e o espanto se afadigam. Mas
Zaratustra ficou sentado junto ao morto, no chio, envolvido em pensamentos,
e assim se esqueceu do tempo. Enfim chegou a madrugada, porém, e um
vento frio deslizou pelo solitirio. Entdo Zaratustra se levantou e disse ao seu
coraca:

Na verdade, uma bela pescaria teve hoje Zaratustra! Nenhum homem
pescou, e sim um cadiver.15

Inquietante € a existéncia humana, e ainda sem sentido algum: um
palhaco pode lhe ser uma fatalidade.

Quero ensinar aos homens o sentido do seu ser: o qual é o super-homem,
o raio vindo da negra nuvem homem.

Mas ainda me acho longe deles, ¢ o meu sentido nao fala aos seus
sentidos. Ainda sou, para os homens, o ponto intermedidrio entre um tolo e
um cadaver.

Escura € a noite, escuros sao os caminhos de Zaratustra. Vem, rigido e
frio companheiro! Levo-te para onde te sepultarei com minhas maos.




8.

Ap0s dizer isso ao seu cora¢do, Zaratustra levou as costas o cadiver e se
pds a caminho. Ainda nio havia dado cem passos quando alguém se
aproximou de mansinho e lhe sussurrou algo no ouvido — e vede! era o
palhaco da torre. “Vai-te embora desta cidade, 6 Zaratustra”, falou ele;
“muitos aqui te odeiam. Odeiam-te os bons e os justos, e te chamam de seu
inimigo e desprezador; odeiam-te os crentes da verdadeira fé, e te chamam
de perigo para a multiddo. Tua sorte foi que riram de ti; e, na verdade,
falaste 2 maneira de um palhaco. Tua sorte foi que te juntaste ao cachorro
morto; ao te rebaixares assim, te salvaste por hoje. Mas deixa esta cidade —
ou amanha salto sobre ti, um vivo sobre um morto.” Depois de dizer isso, o
homem desapareceu; mas Zaratustra continuou pelas ruas escuras.

Na porta da cidade encontrou os coveiros: eles iluminaram seu rosto com
as tochas, reconheceram Zaratustra e dele zombaram muito. “Zaratustra
carrega o cachorro morto; que bom que Zaratustra se tornou um coveiro! Pois
nossas maos sao limpas demais para esse assado. E serd que Zaratustra vai
roubar o peda¢o ao deménio? Entao muito bem! Boa sorte e bom apetite! Se
o demoénio nao for um ladrao melhor que Zaratustra! — ele rouba dos dois,
ele come os dois!” E eles riam entre si, juntando os rostos.

Zaratustra ndo disse palavra, e seguiu seu caminho. Ap6s andar por duas
horas, ao longo de florestas e pantanos, tinha ouvido bastante os uivos famintos
dos lobos, e ele proprio sentiu fome. Entio parou junto a uma casa solitdria,
onde havia uma luz acesa.

A fome me assalta como um bandoleiro, disse Zaratustra. Em florestas e
pantanos e no fundo da noite me assalta minha fome.

Singulares caprichos tem minha fome. Muitas vezes me vem apenas apés
a refei¢cao, e hoje nao veio durante o dia inteiro: onde permanecia ela?

E nisso bateu Zaratustra a porta da casa. Um homem velho apareceu;
carregava a luz e perguntou: “Quem me procura, a mim e a meu sono
ruim?”.

“Um vivo e um morto”, disse Zaratustra. “Dai-me de comer e de beber,
esqueci-me de fazé-lo durante o dia. Quem da de comer ao faminto revigora
sua propria alma: assim fala a sabedoria.”

O velho se retirou, mas logo voltou e ofereceu pao e vinho a Zaratustra.
“Esta € uma md regido para os que tém fome”, disse ele; “por isso moro
aqui. Animais e homens vém a mim, o eremita. Mas dize ao teu
companheiro que também coma e beba, ele estd mais cansado do que w.”
Zaratustra respondeu: “Estd morto o meu companheiro, serd dificil convencé-
lo”. “Nao tenho nada com isso”, disse o velho, irritado; “quem bate em minha
casa tem de aceitar o que ofereco. Comei, e passai bem!” —

Em seguida, Zaratustra andou por mais duas horas, confiando no caminho
e na luz das estrelas: pois ele costumava andar a noite e gostava de olhar o




rosto de tudo que dorme. Mas ao alvorecer Zaratustra se achou numa densa
floresta, em que nio enxergava mais nenhum caminho. Entdo colocou o
morto numa drvore oca, a altura de sua cabe¢ca — pois queria protegé-lo dos
lobos —, e deitou-se no musgo do chao. E logo adormeceu, de corpo
cansado, mas de alma serena.



9.

Longamente dormiu Zaratustra, € nao apenas a aurora passou sobre o seu
rosto, mas também a manha. Enfim seus olhos se abriram: admirado,
Zaratustra enxergou a floresta e o siléncio, e admirado olhou dentro de si.
Entao se ergueu depressa, como um navegante que subitamente vé terra,16 e
exultou: pois viu uma nova verdade. E assim falou entio ao seu coragao:

Uma luz raiou para mim: de companheiros necessito, de vivos — nao de
mortos e cadaveres, que levo comigo para onde quero ir.

Mas de companheiros vivos necessito, que me sigam porque querem
seguir a si mesmos — e para onde quero ir.

Uma luz raiou para mim: que Zaratustra ndo fale para o povo, mas para
companheiros! Zaratustra nio deve se tornar pastor e cao de um rebanho!

Para atrair muitos para fora do rebanho — vim para isso. Povo e rebanho
se enfurecerao comigo: Zaratustra quer ser chamado de ladrao pelos
pastores.

“Pastores” digo eu, mas eles se chamam os bons e justos. “Pastores” digo
eu: mas eles se chamam os crentes da verdadeira fé.

Vede os bons e justos! A quem odeiam mais? Aquele que quebra suas
tibuas de valores,17 ao quebrador, infrator: — mas esse € o que cria.

Vede os crentes de todas as fés! A quem odeiam mais? Aquele que quebra
suas tdbuas de valores, ao quebrador, infrator: — mas esse ¢ o que cria.

Companheiros é o que busca o criador, nao caddveres, e tampouco
rebanhos e crentes. Aqueles que criem juntamente com ele busca o criador,
que escrevam novos valores em novas tabuas.

Companheiros é o que busca o criador, e aqueles que colham juntamente
com ele: pois tudo nele se acha maduro para a colheita. Mas faltam-lhe as
cem foices:18 entdo ele arranca as espigas e se aborrece.

Companheiros € o que busca o criador, e aqueles que saibam afiar suas
foices. Destruidores serdao eles chamados, e desprezadores de bem e mal.
Mas sdo eles os que colhem e que festejam.

Aqueles que também criem busca Zaratustra, que também colham e
festejem busca Zaratustra: que tem ele a fazer com rebanhos e pastores!

E tu, meu primeiro companheiro, repousa em paz! Bem te sepultei em
tua drvore oca, bem te escondi dos lobos.

Mas me separo de ti, o tempo chegou. Entre duas auroras, uma nova
verdade me chegou.

Nio deverei ser pastor, nem coveiro. Jamais tornarei a me dirigir ao
povo; pela dltima vez falei com um morto.

Quero juntar-me aos que criam, que colhem, que festejam: eu lhes
mostrarei o arco-iris e todos os degraus até o super-homem.

Aos eremitas cantarei minha can¢io, e também aos eremitas a dois;19 e
quem tiver ainda ouvidos para coisas inauditas, esse ficard de coracao




oprimido com a minha felicidade.
Para minha meta me ponho a caminho; saltarei sobre os hesitantes e os
vagarosos. Assim, que minha marcha seja o seu declinio!



10.

Isso falou Zaratustra ao seu cora¢ao, quando o sol se achava no meio-dia:
entdo olhou para o céu, indagador — pois ouvia no alto o grito agudo de um
passaro. E eis que uma dguia fazia vastos circulos no ar, e dela pendia uma
serpente, NA0 COMO UMa presa, Mas COMO Uma amiga: pois estava
enrodilhada em seu pescogo.

“Estes sao meus animais!”, disse Zaratustra, e alegrou-se com todo o
coragao.

“O mais orgulhoso animal sob o sol e o prudente animal sob o sol — eles
sairam em exploracio.

Querem ver se Zaratustra ainda vive. Ainda vivo, em verdade?

Achei mais perigo entre os homens do que entre os animais, caminhos
perigosos segue Zaratustra. Que meus animais me conduzam!”

Ao dizer i Zaratustra lembrou-se das palavras do santo na floresta,
suspirou e assim falou ao seu coragao:

Pudera eu ser mais prudente! Pudera eu ser prudente por natureza, como
minha serpente!

Mas peco algo impossivel; entao peco a meu orgulho que sempre
acompanhe minha prudéncia!

E, se algum dia minha prudéncia me abandonar: — oh, ela gosta de bater
asas! —, que meu orgulho, entdo, ainda voe juntamente com minha tolice!

Assim comecou o declinio de Zaratustra.




OS DISCURSOS DE
ZARATUSTRA

Das trés metamorfoses

Trés metamorfoses do espirito menciono para vés: de como o espirito se
torna camelo, o camelo se torna ledo e o ledo, por fim, crianga.

H4 muitas coisas pesadas para o espirito, para o forte, resistente espirito
em que habita a reveréncia: sua forca requer o pesado, o mais pesado.

O que € pesador Assim pergunta o espirito resistente, e se ajoelha, como
um camelo, e quer ser bem carregado.20

O que € o mais pesado, 6 herdis?, pergunta o espirito resistente, para que
eu o tome sobre mim e me alegre de minha forca.

Nio é »: rebaixar-se, a fim de machucar sua altivez? Fazer brilhar sua
tolice, para zombar de sua sabedoria?

Ou ¢é isso: deixar nossa causa quando ela festeja seu triunfo? Subir a altos
montes, a fim de tentar o tentador?

Ou ¢ isso: alimentar-se das bolotas e da erva do conhecimento e pela
verdade padecer fome na alma?

Ou € isso: estar doente e mandar para casa os consoladores e fazer
amizade com os surdos, que nunca ouvem o que queres?

Ou ¢ isso: entrar em dgua suja, se for a dgua da verdade, e ndo afas
de si as frias ras e os quentes sapos?

Ou é : amar aqueles que nos desprezam e estender a mao ao
fantasma, quando ele quer nos fazer sentir medo?

Todas essas coisas mais que pesadas o espirito resistente toma sobre si:
semelhante ao camelo que ruma carregado para o deserto, assim ruma ele
para seu deserto.

Mas no mais solitirio deserto acontece a segunda metamorfose: o espirito
se torna ledo, quer capturar a liberdade e ser senhor em seu préprio deserto.

Ali procura o seu derradeiro senhor: quer se tornar seu inimigo e
derradeiro deus, quer lutar e vencer o grande dragao.21

Qual € o grande dragio, que o espirito nio deseja chamar de senhor e
deus? “Nao-fards” chama-se o grande dragio. Mas o espirito do ledo diz “Eu




quero”.

“Nao-fards” estd no seu caminho, reluzindo em ouro, um animal de
escamas, e em cada escama brilha um dourado “Nao-fards!”.

Valores milenares brilham nessas escamas, e assim fala o mais poderoso
dos dragoes: “Todo o valor das coisas brilha em mim”.

“Todo o valor ja foi criado, e todo o valor criado — sou eu. Em verdade,
nio deve mais haver ‘Eu quero’!” Assim fala o dragdo.

Meus irmaos, para que € necessirio o lefio no espirito? Por que nio basta
o animal de carga, que renuncia e é reverente?

Criar novos valores — tampouco o leao pode fazer isso; mas criar a
liberdade para nova criagao — isso estd no poder do ledo.

Criar liberdade para si e um sagrado Nao também ante o dever: para
isso, meus irmaos, é necessario o ledo.

Adquirir o direito a novos valores — eis a mais terrivel aquisicao para
um espirito resistente e reverente. Em verdade, é para ele uma rapina e
coisa de um animal de rapina.

Ele amou outrora, como o que lhe era mais sagrado, o “Tu-deves”; agora
tem de achar delirio e arbitrio até mesmo no mais sagrado, de modo a
capturar a liberdade em relagdo a seu amor: ¢ necessirio o ledo para essa
captura.

Mas dizei-me, irmaos, que pode fazer a crianca, que nem o ledo pode
fazer? Por que o ledo rapace ainda tem de se tornar crianga?

Inocéncia € a crianga, e esquecimento; Um NOVO COMECO, Um jogo, uma
roda a girar por si mesma, um primeiro movimento, um sagrado dizer-sim.

Sim, para o jogo da criacdo, meus irmaos, € preciso um sagrado dizer-
sim: o espirito quer agora sua vontade, o perdido para o mundo conquista
seu mundo.

Trés metamorfoses do espirito eu vos mencionei: como o espirito se
tornou camelo, o camelo se tornou ledo e o ledo, por fim, crianca. — —

Assim falou Zaratustra. E nesse tempo ele permanecia na cidade que se
chama A Vaca Malhada.22



Das catedras da virtude

Louvaram para Zaratustra um sabio que falaria muito bem do sono e da
virtude: por isso era bastante reverenciado e recompensado, diziam, e todos
Os jovens se sentavam perante sua cdtedra. Foi até ele Zaratustra, e com
todos os jovens se sentou perante sua catedra. E assim falou o sibio:

Respeito e pudor ante o sono! Isso em primeiro lugar! E evitar todos os
que dormem mal e passam a noite acordados!

Mesmo o ladrio tem pudor diante do sono: sempre anda furtivamente
pela noite. Sem pudor, no entanto, é o guarda-noturno, que
despudoradamente carrega sua corneta.

Nao ¢ arte pequena dormir: requer passar o dia inteiro acordado.

Dez vezes é preciso superar-se durante o dia: isso gera um bom cansaco
¢ ¢é papoula para a alma.

Dez vezes ¢ preciso reconciliar-te contigo mesmo; pois superacio é
amargura, e dorme mal o nao reconciliado.

Dez verdades tens de achar durante o dia: sendo buscas ainda verdades
durante a noite, tua alma permaneceu faminta.

Dez vezes tens de rir e ser jovial durante o dia: sendo és incomodado a
noite pelo estbmago, esse pai das aflicoes.

Poucos 0 sabem, mas é preciso ter todas as virtudes para dormir bem.
Darei falso testemunho? Cometerei adultério?

Cobicarei a criada do meu proximo?23 Tudo isso combinaria mal com o
bom sono.

E, mesmo possuindo todas as virtudes, deve-se ainda saber uma coisa:
mandar dormir também as virtudes no momento certo.

Para que nao briguem umas com as outras, essas graciosas
mulherezinhas! Por tua causa, infeliz!

Paz com Deus e com o vizinho: assim pede o bom sono. E paz até
mesmo com o deménio do vizinho! Senio rondard tua casa durante a noite.

Respeito e obediéncia a autoridade, mesmo a autoridade torta! Assim
pede o bom sono. Que fazer, se o poder gosta de caminhar sobre pernas
tortas?

Sempre serd o melhor pastor, para mim, aquele que leva suas ovelhas
a0 prado mais verde: isso condiz com o bom sono.

Muitas honras nio desejo, nem grandes tesouros: isso inflama o bagco. Mas
dorme-se mal sem um bom nome e um pequeno tesouro.

Uma companhia escassa me é mais bem-vinda que uma ma: mas tem
de ir e vir no momento certo. Isso condiz com o bom sono.

Também muito me agradam os pobres de espirito: eles promovem o
sono. Bem-aventurados sao eles, sobretudo quando sempre lhes damos razao.

Assim transcorre o dia para o virtuoso. E, quando vem a noite, eu bem
me guardo de chamar o sono! Pois 0 sono, que é o senhor das virtudes, nio




quer ser chamado!
Em vez disso, penso no que fiz e pensei durante o dia. Ruminando me
pergunto, paciente como uma vaca: quais foram, afinal, tuas dez superacoes?
E quais foram as dez conciliacoes e as dez verdades, e as dez risadas
com que se regalou meu coragao?

Isso refletindo, e acalentado por quarenta pensamentos, assalta-me de
repente o sono, o nio chamado, o senhor das virtudes.

O sono bate em meus olhos: eles ficam pesados. O sono toca em minha
boca: ela fica aberta.
verdade, com solas macias ele chega até mim, meu predileto entre

os ladroes, e me rouba os pensamentos: e 14 fico eu em pé, estipido como
essa catedra.
Mas ja ndo fico em pé por muito tempo: logo estou deitado. —

0: pois uma

Quando Zaratustra ouviu assim falar o sabio, riu-se no cora
luz raiara nele. E assim falou ele para seu coragao:
Um tolo me parece este sibio, com seus quarenta pensamentos: mas

creio que ele entende de dormir

Feliz aquele que mora na vizinhanca deste sibiol Um sono como esse
contagia, mesmo através de uma grossa parede contagia.

Mesmo em sua cdtedra habita um encanto. E nio foi em vao que os
jovens sentaram perante o pregador da virtude.

Sua verdade diz: ficar desperto para bem dormir. E, em verdade, se a
vida carecesse de sentido e eu tivesse de escolher o sem-sentido, também
para mim este seria o sem-sentido mais digno de escolha.

Agora vejo claramente o que antes buscavam as pessoas, ao buscar
professores da virtude. Buscavam o bom sono, e virtudes opidceas para ele!

Para todos e louvados sibios de citedras, a sabedoria era o sono sem
sonhos: eles nio conheciam sentido melhor para a vida.

Ainda hoje existem alguns como esse pregador da virtude, e nem sempre
honestos: mas seu tempo acabou. E jd nio ficam em pé por muito tempo:
logo estao deitados.

Bem-aventurados sdo esses que tm sono: pois em breve adormecerdo.

Assim falou Zaratustra.



Dos trasmundanos

Outrora, também Zaratustra lancou sua ilusdo para além do homem,
como todos os trasmundanos.24 A obra de um deus sofredor e atormentado
me parecia entio o mundo.

Sonho me parecia entio o mundo, e fic¢ido de um deus; colorida fumaca
ante os olhos de um divino insatisfeito. Bem e mal e prazer e dor e tu e eu
— eram, para mim, colorida fumaca ante olhos criadores. O criador quis
desviar o olhar de si mesmo — entao criou o mundo.

E um ébrio prazer, para o sofredor, desviar o olhar do seu sofrer e
perder a si préprio. Fbrio prazer e perda de si préprio me parecia o mundo
outrora.

Este mundo, o eternamente imperfeito, imagem de uma eterna
contradi¢@o, e imagem imperfeita — um ébrio prazer para seu imperfeito
criador: — assim me parecia outrora o mundo.

Assim, também eu lancei, outrora, minha ilusdo para além do homem,
como todos os trasmundanos. Para além do homem, de verdade?

Oh, irmaos, esse deus que eu criei era obra e loucura de homens, como
todos os deuses!

Homem era ele, somente uma pobre por¢ao de homem e de Eu; de
minhas préprias cinzas e brasas me veio ele, esse fantasma; na verdade, nio
me veio do além!

Que aconteceu, meus irmaos? Superei a2 mim mesmo, a0 sofredor;
carreguei minhas proprias cinzas para os montes, uma chama mais viva
inventei para mim. E eis que o fantasma fisgiu de mim!

Sofrimento seria agora para mim, e tormento para o convalescido, crer
em tais fantasmas; sofrimento seria para mim, e humilhacao. Assim falo aos
trasmundanos.

Sofrimento e impoténcia — foi o que criaram todos os trasmundanos; e a
breve loucura da felicidade, que apenas o ser mais sofredor experimenta.

Fadiga que de um salto quer alcancar o fim, com um salto-mortal, uma
pobre, insciente fadiga, que nem mais deseja querer: ela criou todos os deuses
e trasmundanos.

Acreditai-me, irmaos! Foi o corpo que desesperou do corpo — que tateou
as paredes ultimas com os dedos do espirito ludibriado.

Acreditai-me, irmaos! Foi o corpo que desesperou da terra — que ouviu
o ventre do ser a lhe falar.

E entdo quis passar com a cabeca pelas ultimas paredes,25 e nio apenas
com a cabe¢ca — para ld, para “aquele mundo”.

Mas “aquele mundo” estd bem escondido dos homens, aquele desumanado
mundo inumano, que ¢ um celestial Nada; e o ventre do ser nao fala
absolutamente ao homem, exceto como homem.

Em verdade, dificil de demonstrar é todo ser, e dificil é fazé-lo falar.




Dizei-me, irmaos, a mais prodigiosa de todas as coisas nio é a mais bem
demonstrada?

Sim, esse Eu, e a contradi¢io e confusido do Eu, é ainda quem mais
honestamente fala do seu ser, esse Eu criador, querente, valorador, que é a
medida e o valor das coisas.

E esse honestissimo ser, o Eu —, fala do corpo e quer ainda o corpo,
mesmo quando poetiza, sonha e esvoeja com asas partidas.

Cada vez mais honestamente aprende ele a falar, o Fu: e, quanto mais
2lprcndc, tanto mais pillii\’l’ilﬁ € h()anZlgCnS encontra para o corpo € a terra.

Um novo orgulho me ensinou meu Eu, que ensino aos homens: nio mais
enfiar a cabeca na areia das coisas celestiais, mas levi-la livremente, uma
cabeca terrena, que cria sentido na terra!

Uma nova vontade ensino aos homens: querer esse caminho que o
homem percorreu cegamente, declard-lo bom e nao mais se esgueirar para
fora dele, como os doentes e moribundos!

Foram os doentes e moribundos que desprezaram corpo e terra e
inventaram as coisas celestiais e as gotas de sangue redentoras: mas também
esses doces, sombrios venenos tiraram eles do corpo e da terra!

Queriam escapar a sua miséria, e as estrelas lhes eram distantes demais.
Entdo suspiraram: “Oh, se houvesse caminhos celestes, para nos esgueirarmos
em outro ser e outra sorte!” — e inventaram suas artimanhas e sangrentas
pogoes!

Imaginaram-se entdo arrebatados a seu corpo e a essa terra, os ingratos!
Mas a quem deviam o espasmo e a volipia desse arrebatamento? A seu
corpo e a essa terra.

Tolerante € Zaratustra com os doentes. Nao se irrita, em verdade, com
suas formas de consolo e ingratidio. Que se tornem convalescentes e
superadores e criem para si um corpo superior!26

Tampouco se irrita Zaratustra com o convalescente, quando esse olha
com ternura para sua ilusio e a2 meia-noite ronda pelo sepulcro de seu Deus:
mas suas lagrimas continuam a ser, para mim, doenca e corpo doente.

Sempre houve muito povo enfermo entre aqueles que poetam e €m
ansia de Deus; odeiam furiosamente aquele que busca o conhecimento e a
mais jovem das virtudes, que se chama: honestidade.

Sempre olham para trds, para tempos obscuros: e, certamente, ilusio e
fé eram outra coisa entdo; o delirio da razio era semelhanca com Deus, e a
divida, pecado.

Bem demais conheco tais semelhantes a Deus: eles querem que se creia
neles e que a divida seja pecado. Bem demais sei, também, no que eles
proprios mais acreditam.

Na verdade, nio em trasmundos e gotas de sangue redentoras:27 mas no
corpo creem eles mais que tudo, e seu proprio corpo €, para eles, sua coisa
em si.

Mas uma coisa doentia é para eles: e bem gostariam de sair de sua
propria pele. Por isso escutam os pregadores da morte e pregam trasmundos
cles mesmos.




Escutai antes a mim, irmaos, a voz do corpo sadio: é uma voz mais
honesta e mais pura.

De modo mais honesto e mais puro fala o corpo sadio, o perfeito e
quadrado:28 e ele fala do sentido da terra.

Assim falou Zaratustra.



Dos desprezadores do corpo

Aos desprezadores do corpo desejo falar. Eles nio devem aprender e
ensinar diferentemente, mas apenas dizer adeus a seu préoprio corpo — e,
assim, emudecer.

“Corpo sou eu e alma” — assim fala a crianca. E por que nio se deveria
falar como as criancas?

Mas o desperto, o sabedor, diz: corpo sou eu inteiramente, e nada mais; e
alma € apenas uma palavra para um algo no corpo.

O corpo € uma grande razao, uma multiplicidade com um s6 sentido,
uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor.

Instrumento de teu corpo é também tua pequena razio que chamas de
“espirito”, meu irmao, um pequeno instrumento e brinquedo de tua grande

“Eu”, dizes tu, e tens orgulho dessa palavra. A coisa maior, porém, em
que ndo queres crer — € teu corpo e sua grande razdo: essa ndo diz Eu, mas
faz Eu.

O que o sentido29 sente, o que o espirito conhece, jamais tem fim em si
mesmo. Mas sentido e espirito querem te convencer de que sio o fim de

todas as coisas: tao vaidosos sao eles.

Instrumentos e brinquedos sao sentidos e espirito: por tras deles estd o Si-
mesmo. O Si-mesmo também procura com os olhos do sentido, também
escuta com os ouvidos do espirito.

O Si-mesmo sempre escuta e procura: compara, submete, conquista,
destréi. Domina e é também o dominador do Eu.

Por trds dos teus pensamentos e sentimentos, irmao, hd um poderoso
soberano, um sibio desconhecido — ele se chama Si-mesmo. Em teu corpo
habita ele, teu corpo é ele.

Hé4 mais razao em teu corpo do que em tua melhor sabedoria. E quem
sabe por que teu corpo necessita justamente de tua melhor sabedoria?

Teu Si-mesmo ri de teu Fu e de seus saltos orgulhosos. “Que sio para
mim esses saltos e voos do pensamento?”, diz para si. “Um rodeio até minha
meta. Eu sou a andadeira do Eu e o soprador dos seus conceitos.”

O Si-mesmo diz para o Eu: “Sente dor aqui!”. E esse sofre e reflete em
como ndo mais sofrer — e justamente para isso deve pensar.

O Si-mesmo diz para o Eu: “Sente prazer aqui!”. E esse se alegra e
reflete em como se alegrar mais — e justamente para isso deve pensar.

Aos desprezadores do corpo tenho algo a dizer. O fato de desprezarem
constitui 0 seu prezar. O que foi que criou o prezar e o desprezar, o valor e
a vontade?

O Si-mesmo criador criou para si o prezar e o desprezar, criou para si
o prazer e a dor. O corpo criador criou para si 0 espirito, como uma mao
de sua vontade.




Ainda em vossa tolice e desprezo, vés, desprezadores do corpo, atendeis
a0 vosso Si-mesmo. Eu vos digo: vosso proprio Si-mesmo quer morrer e se
afasta da vida.

Ja nao é capaz de fazer o que mais deseja: — criar para além de si.
Isso € o que mais deseja, isso ¢ todo o seu fervor.

Mas ficou tarde demais para isso: — entdo vosso Si-mesmo quer perecer,
desprezadores do corpol

Vosso Si-mesmo quer perecer, € por isso vos tornastes desprezadores do
corpo! Pois nio mais sois capazes de criar para além de vos.

E por isso vos irritais agora com a vida e a terra. Ha uma inconsciente
inveja no obliquo olhar do vosso desprezo.

Nio seguirei vosso caminho, desprezadores do corpol Nao sois, para
mim, pontes para o super-homem! —

Assim falou Zaratustra.



Das paixoes alegres e dolorosas

Meu irmao, se tens uma virtude que seja tua, entdo nio a tens em
comum com ninguém.

Certamente queres chama-la pelo nome e afaga-la; queres puxar sua
orelha e entreter-te com ela.

E eis que agora tens o seu nome em comum COm O POvo e te tornaste
povo e rebanho com tua virtude!

Farias melhor em dizer: “Inexprimivel e inomindvel é o que faz o
tormento e a delicia de minha alma, e que é também a fome de minhas
entranha

Que tua virtude seja demasiado alta para ter um nome familiar: e, se
tiveres que falar dela, nio te envergonhes de balbuciar.

Entao fala e balbucia: “Este ¢ meu bem, ¢ o que amo, assim me agrada
cle inteiramente, apenas assim quero e o bem.

Nio o quero como uma lei de Deus, nio o quero como estatuto e
necessidade humanos: que ndo seja, para mim, um indicador de mundos
supraterrenos e paraisos.

Uma virtude terrena € a que eu amo: nela hia pouca prudéncia e, menos
que tudo, a razao de todos.

Mas esse pdssaro construiu em mim seu ninho: por isso eu 0 amo e
acaricio — agora ele cobre em mim seus ovos de ouro.”

Assim deves balbuciar e louvar tua virtude.

Outrora tiveste paixdes e as chamaste mds. Mas agora tens apenas tuas
virtudes: elas brotaram de tuas paixoes.

Puseste tua meta suprema no centro dessas paixoes: entdo elas se
tornaram tuas virtudes e alegrias.

E, ainda que fosses da estirpe dos coléricos, ou dos voluptuosos, ou dos
fandticos religiosos, ou dos vingativos:

No final, todas as tuas paixdes se tornaram virtudes, e todos os teus
demonios, anjos.

Outrora tinhas cdes selvagens em teu pordo: mas enfim eles se
transformaram em pdssaros e graciosas cantoras.

De teus venenos extraiste um bdlsamo; ordenhaste a tua vaca Aflicdio — e
agora bebes o doce leite de seu tbere.

E nada de mau nascerd de ti doravante, exceto o mal que nascer da luta
de tuas virtudes.

Meu irmao, se és afortunado, tens uma virtude, nao mais: assim
atravessas mais ligeiramente a ponte.

Ter muitas traz distingdo, mas € um pesado destino; e muitos foram para
o deserto e se mataram, pois estavam cansados de ser batalha e campo de
batalha de virtudes.

Meu irmio, sao um mal a guerra e a batalha? Mas nec

rio € este mal,



necessirias sao a inveja, a desconfian¢a e a calinia entre as tuas virtudes.

Vé como cada uma das tuas virtudes anseia pelo que é mais elevado:
quer todo o teu espirito, para que este seja seu arauto, quer toda a tua forca
na cdlera, no 6dio e no amor.

Cada virtude tem ciimes da outra, e terrivel coisa é o ciime. Também
as virtudes podem perecer de ciime.

Quem ¢ cercado pelas chamas do ciime acaba, tal como o escorpiio,
voltando contra si mesmo o f(fl"l’fl() envenenado.

Ah, meu irmao, ainda nio viste uma virtude caluniar e picar a si mesma?

O homem ¢ algo que tem de ser superado: e por isso deves amar tuas
virtudes —: porque delas perecerds. —

Assim falou Zaratustra.



Do criminoso pilido

Nao quereis matar, O juizes e sacrificantes, antes que o animal tenha
inclinado a cabeca? Vede, o criminoso palido inclinou a cabega: em seus
olhos fala o grande desprezo.

“Meu Eu ¢ algo que deve ser superado: meu Eu é o grande desprezo do
homem”: assim falam esses olhos.

Julgar a si mesmo foi seu grande momento: nio deixeis que o sublime
retorne a sua baixeza!

Nzo hd reden¢ao para aquele que assim sofre consigo, a ndo ser uma
morte rapida.

Quando matardes, 6 juizes, que seja por compaixdo, nio por vinganca. E,
a0 matar, cuidai vos mesmos de justificar a vida!

Nio basta que vos reconcilieis com aquele que matai
seja amor ao super-homem: assim justificais que continueis vivos.

“Inimigo” deveis dizer, mas ndo “malvado”; “doente” deveis dizer, mas
nao “patife”; “tolo”, mas nio “pecador”.

E tu, juiz vermelho, se dissesses em voz alta o que ja fizeste em
pensamentos, todos gritariam: “Fora com esse imundo, com esse verme
venenoso!”.

Mas uma coisa € o pensamento, outra ¢ o ato, e ainda outra, a imagem
do ato. A roda da causalidade nao gira entre eles.

Uma imagem fez empalidecer esse homem pilido. Ele era da mesma
altura de seu ato, quando o realizou; mas ndo lhe suportou a imagem depois
de realizado.

Desde entio sempre se viu como autor de um unico ato. A isso chamo
de loucura: a excegao se converteu em esséncia para ele.

O traco no chio enfeitica a galinha; o golpe que ele cometeu enfeiticou
sua pobre razao — a isso chamo de loucura apds o ato.

Escutai, 6 juizes! Ha ainda uma outra loucura: aquela antes do ato. Ah,
para mim ndo descestes fundo o bastante nessa alma!

Assim fala o juiz vermelho: “Por que, afinal, esse criminoso matou? Ele
queria roubar”. Mas eu vos digo: sua alma queria sangue, nio roubo: ele
ansiava pela felicidade da facal

Mas sua pobre razao nio compreendeu essa loucura e o persuadiu. “Que
importa o sangue?”, falou; “ndo queres ao menos praticar um roubo ao
mesmo tempo? Tirar vinganca?”

E ele deu ouvidos a sua pobre razao: as palavras desta lhe pesaram
como chumbo — entdo ele roubou ao matar. Nao queria se envergonhar de
sua loucura.

Agora o chumbo de sua culpa volta a pesar sobre ele, e novamente sua
pobre razao estd rigida, paralisada, pesada.

Se apenas pudesse sacudir a cabega, seu fardo rolaria abaixo: mas quem




sacode essa cabeca?

O que € esse homem? Um amontoado de doengas, que através do espirito
se voltam para o mundo: 14 querem fazer sua presa.

O que é esse homem? Um emaranhado de serpentes selvagens, que
raramente €m sossego estando juntas — entdo saem, cada qual por si, em
busca de presas pelo mundo.

Vede esse pobre corpol O que ele sofreu e desejou, essa pobre alma
interpretou para si — interpretou como prazer assassino e anseio da
felicidade da faca.

Quem agora adoece, é assaltado pelo mal que agora é mau: quer causar
dor com aquilo que lhe causa dor. Mas houve outros tempos, e outro mal e
outro bem.

Outrora era md a davida, e a vontade de Si-mesmo. Naquele tempo, o
doente se tornou herege ou feiticeira: como herege ou feiticeira, sofreu e quis
fazer sofrer.

Mas isso ndo entra em vossos ouvidos: prejudica os bons entre vos, dizeis.
Mas que me importam os bons entre vos?

Muita coisa em vossos bons me causa nojo, e, verdadeiramente, nio o seu
mal. Quisera eu que tivessem uma loucura da qual perecessem, como esse
palido criminoso!

Quisera eu, verdadeiramente, que sua loucura se chamasse verdade, ou
fidelidade, ou justica: mas eles ©m sua virtude para viver muito tempo, e
numa miserdvel satisfacao.

Eu sou um corrimao na beira da corrente: quem puder se agarrar a mim,
que se agarre! Mas nio sou vossa muleta. —

Assim falou Zaratustra.



Do ler e escrever

De tudo escrito, amo apenas o que se escreve com O proprio sangue.
Escreve com sangue: e verds que sangue € espirito.

Nio ¢ coisa facil compreender o sangue alheio: eu detesto os que leem
por passatempo.

Quem conhece o leitor nada mais faz pelo leitor. Mais um século de
leitores — e até o espirito federa.

Que todo mundo possa aprender a ler, a longo prazo isso estraga nao s6
a escrita, mas também o pensamento.

Outrora o espirito era Deus, depois se tornou homem, agora esta se
tornando plebe.

Quem escreve em sangue e em maximas nao quer ser lido, quer ser
aprendido de cor.

Nas m()ntanhas, 0 mais curto caminho é H(IUCIC entre um cume € outro:
mas para isso tens de ter pernas compridas. Maximas devem ser cumes: e
aqueles a quem sdo ditas devem ser grandes e altos.

O ar fino e puro, o perigo préximo e o espirito pleno de alegre maldade:
essas coisas combinam.

Quero ter duendes a meu redor, pois tenho coragem. A coragem que
espanta os fantasmas cria seus proprios duendes — a coragem quer rir.

Ja nao sinto como vés: essa nuvem que vejo abaixo de mim, essa coisa
negra e pesada da qual eu rio — justamente isso ¢ vossa nuvem de
tempestade.

Olhais para cima quando buscais a elevacdo. Eu olho para baixo, porque
estou elevado.

Quem, entre vés, pode a0 mesmo tempo rir e sentir-se elevado?

Quem sobe aos montes mais altos ri das tragédias do palco e da vida.

Corajosos, descuidados, zombeteiros, violentos — assim nos quer a
sabedoria: ela é uma mulher, ela ama somente um guerreiro.

Vés me dizeis: “A vida ¢ dificil de suportar”. Mas por que terieis vosso
orgulho de manha e vossa resignacio de noite?

A vida é dificil de suportar: mas ndo sejais tao delicados! Todos nos
somos belos asnos e asnas.

Que temos em comum com o botdo de rosa, que estremece porque
sobre o seu corpo hia uma gota de orvalho?

E verdade: amamos a vida nio por estarmos habituados a vida, mas ao
amor.

Hé sempre alguma loucura no amor. Mas também hd sempre alguma
razao na loucura.

E também a mim, que sou bem-disposto com a vida, parece-me que
borboletas e bolhas de sabdo, e o que hi de sua espécie entre os homens, sao
quem mais entende de felicidade.




Ver esvoejar essas alminhas ligeiras, tolas, encantadoras e voltveis leva
Zaratustra as ldgrimas e ao canto.

Fu acreditaria somente num deus que soubesse dancar.

Quando vi meu diabo, achei-o sério, meticuloso, profundo e solene: era o
espirito de gravidade — ele faz todas as coisas cairem.

Nio com a ira, mas com o riso € que se mata. Eia,
espirito de gravidade!

Aprendi a andar: desde entio corro. Aprendi a voar: desde entio, nio
quero ser empurrado para sair do lugar.

Agora sou leve, agora voo, agora me vejo abaixo de mim, agora danca
um deus através de mim.

vamos matar o

Assim falou Zaratustra.



Da arvore na montanha

Zaratustra havia percebido que um jovem o evitava. E uma noite, quando
ia pelos montes que rodeiam a cidade conhecida como A Vaca Malhada, eis
que encontrou esse jovem, sentado no chio e encostado numa arvore,
observando o vale com um olhar cansado. Zaratustra agarrou a arvore junto a
qual o jovem estava sentado e assim falou:

“Se eu quisesse balancar essa drvore com as duas maos, nio conseguiria.

Mas o vento, que nés nao vemos, pode atormenti-la e dobrd-la como
quiser. E por mios invisiveis que somos atormentados e dobrados da pior
maneira.”

Levantou-se entdo o jovem, assustado, e disse: “Ouco Zaratustra, e nesse
momento pensava nele”.

Respondeu Zaratustra: “E te espantas por causa disso? — Com o homem
sucede 0 mesmo que com a arvore.

Quanto mais quer alcangar as alturas e a claridade, tanto mais suas raizes
se inclinam para a terra, para baixo, penetram na escuridio, na profundeza
— no mal.”

“Sim, no mal!”, exclamou o jovem. “Como foi possivel que descobriste a
minha alma?”

Zaratustra sorriu e falou: “Algumas almas jamais descobrimos, a ndo ser
que antes as inventemos’.

im, no mal!”, tornou a exclamar o jovem.

“D: te a Ver‘ldC, Zaratustra. J4 ndo confio em mim mesmo, desde que
quero alcangar as alturas, e ninguém mais confia em mim — como pode
acontecer isso?

Eu me transformo depressa demais: meu hoje contraria meu ontem. Com
frequéncia pulo degraus ao subir — isso nenhum degrau me perdoa.

Estando 14 em cima, sempre me vejo s6. Ninguém fala comigo, o gelo da
solidio me faz tremer. Que quero eu nas alturas, afinal?

Meu desprezo e meu anseio crescem um com O outro; quanto mais subo,
tanto mais desprezo aquele que sobe. Que quero eu nas alturas, afinal?

Como me envergonho do meu subir e tropecar! Como escarne¢o do meu
forte arquejar! Como odeio aquele que voa! Como estou cansado nas alturas!”

Nisso o jovem se calou. Zaratustra olhou a drvore junto a qual estavam e
assim falou:

“Essa drvore estd sozinha aqui na montanha; cresceu muito acima dos
homens e dos animais.

E, se quisesse falar, ndo teria ninguém que a compreendesse: tao alto
cresceu.

Agora ela espera e espera — mas pelo que espera? Ela habita perto
demais das nuvens: serd que espera pelo primeiro raio?”

Depois que Zaratustra falou isso, o jovem exclamou com gestos




veementes: “Sim, Zaratustra, tu falas a verdade. Fu ansiava pelo meu declinio
quando desejava subir as alturas, e tu és o raio pelo qual esperava! Olha: que
sou eu ainda, depois que nos apareceste? Foi a inveja de ti que me destruiu!”
— Assim falou o jovem, e chorou amargamente. Mas Zaratustra pds o braco
a0 seu redor e o levou consigo.

E, quando haviam caminhado juntos por um momento, Zaratustra se pos
a falar assim:

Isso me parte o cora¢do. Mais do que tuas palavras, teus olhos me falam
do teu perigo.

Ainda nio és livre, ainda procuras a liberdade. Tua procura te deixou
tresnoitado e insone.

Queres chegar as livres alturas, tua alma anseia por estrelas. Mas
também teus maus impulsos anseiam por liberdade.

Teus s selvagens querem a liberdade; ladram de alegria em seu
porio, quando teu espirito busca abrir todas as prisoes.

Ainda és, para mim, um prisioneiro que contempla a liberdade: ah, em
tais prisioneiros a alma se torna prudente, mas também ardilosa e ruim.

Também precisa ainda purificar-se o libertado do espirito. Nele ainda hi
muito de prisio e de mofo: seu olhar ainda precisa se tornar puro.

Sim, conhe¢o o teu perigo. Por meu amor e por minha esperanga,
porém, eu te suplico: nao jogues fora teu amor e tua esperanca!

Ainda te sentes nobre, e nobre ainda te sentem os outros também, os que
te guardam antipatia e te lancam olhares maus. Aprende que um nobre é um
obstdculo no caminho de todos.

Também para os bons ha um nobre em seu caminho: e, mesmo se o
chamam de bom, querem com isso afastd-lo dali.

Coisas novas quer criar o nobre, e uma nova virtude. Coisas velhas quer o
bom, e que o velho seja preservado.

Mas o perigo do homem nobre niao é tornar-se um bom, e sim um
impudente, um zombador, um destruidor.

Ah, eu conheci homens nobres que perderam sua mais alta esperanca. E
entdo caluniaram todas as altas esperangas.

Entao passaram a viver de forma impudente, em breves prazeres, sem
cultivar uma meta para além do dia.

Espirito ¢ também volipial” — diziam eles. Nisso quebraram-se as asas
do seu espirito: agora ele rasteja por ai, sujando aquilo que roi.

Outrora pensavam em se tornar herdis: agora sao libertinos. O heréi é,
para eles, um desgosto e um horror.

Mas por meu amor e minha esperan¢a eu te suplico: nio lances fora o
herdi que hid em tua alma! Mantém sagrada a tua mais alta esperanga! —

Assim falou Zaratustra.



Dos pregadores da morte

Existem pregadores da morte; e a terra estd cheia daqueles a quem se
deve pregar o afastamento da vida.

A terra estd cheia de supérfluos, a vida é estragada pelos demasiados.
Que sejam atraidos para fora dessa vida com a “vida eterna”!

‘Amarelos™ assim sio chamados os pregadores da morte, ou “negros”.
Mas eu os mostrarei a vés em outras cores.

Hi os terriveis, que carregam em si o animal de rapina e nio tém
escolha sendo entre os prazeres e a maceragao. E também seus prazeres sao
ainda maceragao.

Eles nem mesmo se tornaram homens ainda, esses terriveis: que preguem
o afastamento da vida e eles proprios se vaol

Hi os tuberculosos da alma: mal nasceram, ji comecam a morrer ¢
anseiam por doutrinas do cansago e da rendncia.

Queriam estar mortos, € nés deveriamos aprovar seu desejol Guardemo-
nos de despertar esses mortos e de ferir esses atatides vivos!

Deparam com um doente, ou um velho, ou um cadiver; e logo dizem:
“A vida esta refutada!”.

Mas somente eles estdao refutados, e seu olhar, que enxerga somente uma
face da existéncia.

Envoltos em espessa melancolia, e avidos dos pequenos acasos que
trazem a morte: assim a esperam, com dentes cerrados.

Ou entdo pegam doces e, ao fazé-lo, zombam de sua criancice: apegam-
se a palhinha de sua vida e zombam do fato de ainda se apegarem a uma
palhinha.

Sua sabedoria diz: “Tolo é quem continua vivendo, mas tolos assim somos
nds! E justamente isso € o mais tolo na vida” —

“A vida € s sofrimento” — assim dizem outros, e nio mentem: cuidai,
entdo, de cessar! Cuidai, entdo, de que cesse a vida que é s6 sofrimento!

E que esta seja a doutrina de vossa virtude: “Deves matar a ti mesmo!
Deves escapar!” —

“Volipia é pecado” — dizem os que pregam a morte —, “vamos nos
apartar e nao mais gerar filhos!”

“Dar a luz é trabalhoso” — dizem outros —, “por que ainda dar a luz?
Nascem apenas infelizes!” E também eles sio pregadores da morte.

“E preciso compaixio” — dizem outros ainda. “Tomai o que tenho!
Tomai o que sou! Tanto menos estarei ligado a vida!”

Se fossem totalmente compassivos, tornariam intolerdvel a vida para o
proximo. Ser mau — isto seria sua verdadeira bondade.

Mas querem soltar-se da vida: que lhes importa se, com suas cadeias e
dadivas, prendem ainda mais fortemente os outros! —

E também vés, para quem a vida € furioso trabalho e des:

0SS€go: NAO



estais muito cansados da vida? Nio estais maduros para a pregacdo da morte?

Vs todos, que gostais do trabalho furioso e do que € veloz, novo,
desconhecido — mal suportais a vés mesmos, vossa diligéncia é fuga e
vontade de esquecer a vOs proprios.

Se acreditdsseis mais na vida, ndo vos langarieis tanto a0 momento
presente. Mas ndo tendes, em vés, contetdo bastante para a espera — e nem
mesmo para a preguical

Em toda parte ecoa a voz dos que pregam a morte: e a terra estd cheia
daqueles a quem a morte tem de ser pregada.

Ou a “vida eterna”: para mim é o mesmo — desde que se vao
rapidamente!

Assim falou Zaratustra.



Da guerra e dos guerreiros

Nao queremos ser poupados por nossos melhores inimigos, nem por
aqueles que amamos profundamente. Entao deixai que vos diga a verdade!

Meus irmaos de guerra! Eu vos amo profundamente, fui e sou vosso igual.
E sou também vosso melhor inimigo. Entdo deixai que vos diga a verdade!

Sei do &dio e da inveja em vosso coracao. No sois grandes o bastante
para nao conhecer 6dio e inveja. Entdo sede grandes o bastante para nio vos
envergonhar deles!

E, se nao podeis ser santos do conhecimento, sede a0 menos seus
guerreiros. Estes sao os companheiros e precursores de tal santidade.

Vejo muitos soldados: quisera ver muitos guerreiros! “Uniforme” chama-se
aquilo que vestem: que nio seja uniforme o que com ele escondem!

Deveis ser, para mim, aqueles cujos olhos sempre buscam um inimigo
— 0 vosso inimigo. E em alguns de vés existe um 6dio a primeira vista.

Vosso inimigo deveis procurar, vossa guerra deveis conduzir, por vossos
pensamentos! E, se vosso pensamento sucumbir, vossa retidio deve ainda
gritar vitdria!

Deveis amar a paz como meio para novas guerras. E a paz breve, mais
que a longa.

Nizo vos aconselho o trabalho, mas a luta. Nao vos aconselho a paz, mas
o triunfo. Vosso trabalho seja uma luta, vossa paz seja um triunfol

S6 podemos estar calados e tranquilos quando temos arco e flecha: do
contrario, falamos e brigamos. Que vossa paz seja um triunfo!

Dizeis que a boa causa santifica até mesmo a guerra? Eu vos digo: é a
boa guerra que santifica toda causa.

A guerra e a coragem fizeram mais coisas grandes do que o amor ao
proximo. Ndo a vossa compaixao, mas a vossa bravura salvou até agora os
desventurados.

“O que é bom?’, perguntais. Ser bravo é bom. Deixai que as garotas
pequenas digam: “Bom ¢é o que € bonito e tocante a0 mesmo tempo”.

Diz-se que ndo tendes cora¢io: mas vosso coragao ¢ genuino, € eu amo
o pudor da vossa cordialidade. Envergonhai-vos de vossa maré-cheia,
enquanto outros se envergonham de sua vazante.

Sois feios? Pois muito bem, irmaos! Cercai-vos do sublime, o manto do
feiol

E, quando vossa alma se torna grande, também se torna petulante,30 e
em vossa sublimidade existe maldade. Eu vos conheco.

Na maldade, o petulante e o fracote se encontram. Mas eles se entendem
mal. Eu vos conheco.

Podeis ter apenas inimigos para odiar, nao inimigos para desprezar.
Deveis ter orgulho de vosso inimigo: entdo os sucessos de vosso inimigo serdo
também vossos.




Rebelido — esta é a nobreza do escravo. Que a vossa nobreza seja
obediéncia! Que até o vosso mandar seja um obedecer!

Para um bom guerreiro, “tu deves” soa mais agradivel do que “eu quero”.
E tudo de que gostais, deixai que primeiro vos seja ordenado.

Que o vosso amor a vida seja amor a vossa mais alta esperanca: e vossa
mais alta esperanca seja o mais alto pensamento da vida!

O vosso mais alto pensamento, porém, deveis deixar que eu o ordene a
vos — e ele diz: o homem ¢é algo que deve ser superado.

Vivei, entdo, vossa vida de obediéncia e de guerra! Que importa viver
muito tempo? Que guerreiro quer ser poupado?

Eu ndo vos poupo, eu vos amo profundamente, meus irmaos na guerra!

Assim falou Zaratustra.



Do novo idolo

Em algum lugar ainda hi povos e rebanhos, mas nao entre nds, irmaos:
aqui ha Estados.

Estado? O que € isso? Pois bem! Abri vossos ouvidos, pois agora vos falarei
sobre a morte dos povos.

Estado é o nome do mais frio de todos os monstros frios. E de modo frio
ele também mente; e esta mentira rasteja de sua boca: “Eu, o Estado, sou o
povo”.

Isso ¢ mentira! Criadores foram aqueles que criaram os povos e
deixaram uma fé e um amor suspensos sobre eles: assim serviram 2 vida.

Destruidores sio aqueles que preparam armadilhas para muitos e as
chamam de Estado: deixam uma espada e cem desejos suspensos sobre eles.

Onde ainda existe povo, ele nio entende o Estado e o odeia como mau-
olhado e pecado contra os costumes e os direitos.

Este sinal eu vos dou: cada povo fala a sua lingua do bem e do mal: o
vizinho ndo a entende. Ele inventou para si sua lingua, nos costumes e nos
direitos.

Mas o Estado mente em todas as linguas do bem e do mal; e o que quer
que diga, mente — e o que quer que tenha, roubou.

Tudo nele é falso; morde com dentes roubados, esse mordedor. Até suas
entranhas sao falsas.

Confusao de linguas do bem e do mal: este sinal eu vos dou, como marca
do Estado. Na verdade, este sinal indica vontade de morte! Na verdade, ele
acena para os pregadores da morte!

Nascem pessoas demais: para os supérfluos foi inventado o Estado!

Vede como ele atrai para si os demasiados! Como ele os devora, mastiga
e rumina!

“Nada existe sobre a terra que seja maior do que eu: sou o dedo
ordenador de Deus” — assim ruge o colosso. E ndo apenas aqueles de vista
curta e orelhas compridas se ajoelham!

Ah, também para vs, 6 almas grandes, ele sussurra suas sombrias
mentiras! Ah, ele percebe31 os coragoes ricos, que gostam de esbanjar a si
mesmos!

Sim, também a vés ele percebe, 6 vencedores do velho Deus! Ficastes
cansados na luta, e agora vosso cansaco serve ao novo idolol

Herdis e homens honrados ele quer ao seu redor, o novo idolo! Gosta de
aquecer-se no sol das boas consciéncias — o frio monstro!

Tudo dard a vés, desde que o adoreis, 0 novo idolo: assim compra ele o
brilho de vossa virtude e o olhar de vossos olhos altivos.

Ele quer usar-vos como isca para os demasiados! Sim, uma artimanha
infernal foi ai inventada, um cavalo da morte, a retinir nos adornos das divinas
honrarias!




Sim, uma morte para muitos foi af inventada, que se gaba de ser vida: na
verdade, um grande servi¢o para todos os pregadores da morte.

Estado chamo eu ao lugar onde todos bebem veneno, bons e ruins: Estado,
onde todos perdem a si mesmos, bons e ruins: Estado, onde o lento suicidio de
todos se chama — “vida”.

Vede e supérfluos! Roubam para si as obras dos inventores e os
tesouros dos sabios: “cultura” chamam a seu roubo — e tudo, para eles,
torna-se doenca e desventura!

Vede esses supérfluos! Sempre estao doentes, vomitam seu fel e o
chamam “jornal”. Devoram uns aos outros e niao conseguem digerir-se.

Vede esses supérfluos! Adquirem riquezas e com elas se tornam mais
pobres. Querem o poder e, primeiro, a alavanca do poder, muito dinheiro —
esses indigentes!

Vede como sobem trepando, esses dgeis macacos! Sobem trepando uns
sobre os outros, e assim se empurram para a lama e a profundeza.

Todos querem chegar ao trono: esta ¢ sua loucura — como se a
felicidade estivesse no trono! Com frequéncia a lama se acha no trono — e,
também com frequéncia, o trono se acha na lama.

Loucos me parecem todos eles, macacos trepadores e seres febris. Mau
cheiro tem para mim seu idolo, o frio monstro: mau cheiro tém todos eles
para mim, esses idolatras.

Meus irmaos, quereis entao sufocar na emana¢ao de suas bocas e cobicas?
Quebrai antes as janelas e pulai para fora!

Fugi do mau cheiro! Fugi da idolatria dos supérfluos!

Fugi do mau cheiro! Fugi da fumaca desses sacrificios humanos!

Ainda agora a terra esta livre para as almas grandes. Vazios estao ainda,
para os solitirios e os sozinhos a dois, muitos lugares em torno dos quais
corre o cheiro dos mares quietos.

Ainda esti livre, para as almas grandes, uma vida livre. Na verdade,
quem pouco possui, tanto menos serd possuido: louvada seja a pequena
pobreza!

Ali onde cessa o Estado, apenas ali come¢a o homem que nio é
supérfluo: comega o canto do necessario, a Unica e insubstituivel melodia.

Ali onde cessa o Estado — olhai para ali, meus irmaos! Nao vedes o
arco-iris e as pontes do super-homem? —

Assim falou Zaratustra.



Das moscas do mercado

Foge para a tua solidio, meu amigol Vejo-te atordoado pelo barulho dos
grandes homens e picado pelos ferrdes dos pequenos.

A floresta e o rochedo sabem calar-se dignamente contigo. Volta a
semelhar-te 2 arvore que amas, a de amplos galhos: atenta e silenciosa
pende ela sobre o mar.

Onde cessa a solidao, ali comeg¢a o mercado; e onde comec¢a o mercado,
ali também comega o barulho dos grandes atores e o zumbido das moscas
venenosas.

Nada valem as melhores coisas, no mundo, sem alguém que primeiro as
apresente: o povo chama “grandes homens” a esses apresentadores.

O povo pouco compreende a grandeza, isto é: a criacdo. Mas ¢ sensivel
aos apresentadores e atores das grandes causas.

O mundo gira ao redor dos inventores de novos valores: — gira de modo
invisivel. Mas ao redor dos atores giram o povo e a fama: é esse o caminho
do mundo.

Tem espirito o ator, mas um espirito de pouca consciéncia. Acredita
sempre naquilo com que faz acreditar mais firmemente — acreditar nele!

Amanhi tem ele uma nova fé, e depois de amanha, uma mais nova.
Tem sentidos rdpidos, como o povo, e faro caprichoso.

Derrubar — isto significa para ele: demonstrar. Enlouquecer — isto
significa para ele: convencer. E o sangue €, para ele, o melhor dos
argumentos.

Uma verdade que penetra apenas em ouvidos delicados ele chama de
mentira e nada. Na verdade, acredita apenas em deuses que fazem grande
ruido no mundo!

Cheio de solenes bufoes estd o mercado — e o povo se gaba de seus
grandes homens: sio, para ele, os senhores da hora.

Mas a hora urge para eles: entio eles urgem contigo. E também de ti
querem um sim ou um ndo. Ai de ti, queres por teu assento entre o a favor e
o contra?

Nio sintas inveja desses homens incondicionais e prementes, 6 amante da
verdade! Jamais a verdade andou de braco dado com um homem
incondicional.

Por causa desses homens sibitos, volta para a sua seguranca: apenas no
mercado alguém € assaltado com “sim?” ou “nao?”.

Lento € o vivenciar de todas as fontes profundas: muito €m de esperar,
até saberem o que caiu em seu fundo.

Longe do mercado e da fama se passa tudo que é grande: longe do
mercado e da fama habitaram, desde sempre, os inventores de novos valores.

Foge, meu amigo, para a tua solidio: vejo-te picado por moscas
venenosas. Foge para onde o ar é rude e forte!




Foge para a tua solidio! Viveste demasiadamente préximo aos pequenos
e miserdveis. Foge da sua invisivel vinganca! Em relac¢do a ti, eles niao sao
outra coisa sendo vinganga.

Nzo mais levantes o braco contra eles! Sao inimeros, e espantar moscas
nao € tua sina.

Sao indmeros esses pequenos e miserdveis; e mais de um orgulhoso
edificio ja pereceu gracas a gotas de chuva e ervas daninhas

Nao és uma pedra, mas ja foste minado por muitas gotas. Ainda racharas
e te despedacards com tantas gotas.

Vejo-te fatigado por causa das moscas venenosas, vejo-te arranhado e
sangrando em cem lugares; e teu orgulho ndo deseja sequer se irritar.

Sangue desejam de ti, com toda a inocéncia. Sangue é o que anseiam
suas almas exangues — e entdo picam, com toda a inocéncia.

Mas tu, 6 profundo, sofres profundamente também das pequenas feridas;
e, ainda antes que sarasses, 0 mMesMO verme venenoso rastejava sobre tua
mao.

Demasiado orgulhoso me pareces para matar esses gulosos. Mas cuida
para que seja tua fatalidade suportar toda a sua venenosa injustica!
Eles também zumbem ao teu redor com seu louvor: a importunagao é

seu louvor. Eles querem a proximidade de tua pele e de teu sangue.

Eles te adulam como a um deus ou um diabo; choramingam diante de ti,
como diante de um deus ou de um diabo. Que importa? Sao aduladores e
choramingueiros, nada mais.

Também costumam fazer-se de amaveis contigo. Mas esta sempre foi a
esperteza dos covardes. Sim, os covardes sdo espertos!

Eles pensam muito em ti, com sua alma estreita — sempre és
preocupante para eles! Tudo aquilo em que se pensa muito se torna
preocupante.

Eles te castigam por todas as tuas virtudes. Perdoam-te completamente
apenas — teus erros.

Por seres manso e de espirito justo, dizes: “Eles ndo tém culpa de sua
pequena existéncia”. Mas sua alma estreita pensa: “Culpada é toda grande
existéncia”.

Ainda que sejas manso com eles, sentem-se desprezados por ti; e pagam
teu beneficio com ocultos maleficios.

Teu laconico orgulho sempre repugna ao seu gosto; eles se regozijam, se
alguma vez és modesto o bastante para ser vaidoso.

Aquilo que notamos em alguém é também o que nele inflamamos. Por
isso, guarda-te dos pequenos!

Diante de ti eles se sentem pequenos, e sua baixeza arde e incandesce
contra ti, em invisivel vinganca.

Nio percebeste como muitas vezes emudeciam ao te aproximares, e
como sua for¢a os abandonava, como a fumaca de um fogo que se extingue?

Sim, meu amigo, € a mad consciéncia para teus proximos: pois eles sio
indignos de ti. Por isso te odeiam e bem gostariam de chupar teu sangue.

Teus proximos sempre serdo moscas venenosas; o que € grande em ti —




justamente isso deve tornd-los mais venenosos e cada vez mais moscas.
Foge, meu amigo, para a tua solidao e para onde o ar é rude e forte!
Niao € tua sina espantar moscas. —

Assim falou Zaratustra.



Da castidade

Eu amo a floresta. E ruim viver nas cidades: ali sio demasiados os que
estao no cio.

Nio é melhor cair nas mdos de um assassino do que nos sonhos de uma
mulher no cio?

E observai esses homens: seu olhar ja o diz — eles nada conhecem de
melhor na terra do que deitar-se com uma mulher.

Hé lama no fundo de suas almas; e que desgraga, se sua lama também
tiver espirito!

Se a0 menos fosseis perfeitos como animais! Mas do animal é prépria a
inocénci:
Aconselho-vos eu a matar vossos sentidos? Eu vos aconselho a inocéncia

dos sentidos.

Aconselho-vos a castidade? A castidade é virtude em alguns, mas em
muitos outros, quase um vicio.

Esses podem se abster, mas a cadela sensualidade langa olhares invejosos
de dentro de tudo que fazem.

Ainda nas alturas de sua virtude e no interior do frio espirito segue-os essa
besta com sua inquieta¢ao.

E como sabe a cadela sensualidade mendigar uma por¢ao de espirito,
quando lhe é negada uma por¢ao de carne!

Vés amais as tragédias e tudo o que parte o coracao? Mas eu desconfio de
vossa cadela.

Vossos olhares me parecem muito cruéis, e buscais avidamente por
sofredores. Vossa volipia nio teria apenas se disfar¢ado e agora se chama
compaixao?

E também esta pardbola vos dou: muitos que queriam expulsar seus
demonios entraram eles mesmos nos porcos.

Aquele para quem a castidade é dificil, ela deve ser desaconselhada: a
fim de que nio se torne o caminho para o inferno — isto €, para a lama e a
lascivia da alma.

Falo de coisas sujas? Para mim isso nao € o pior.

Nio quando a verdade € suja, mas quando € rasa, o homem do
conhecimento reluta em entrar nas suas dguas.

Em verdade, existem os castos do fundo do ser: eles sao mais mansos de
coracdo, riem com mais gosto e mais frequentemente do que vos.

Riem também da castidade, e perguntam: “Que ¢é a castidade?

Nao € a castidade uma tolice? Mas essa tolice veio a nés, nao fomos a
ela.

Oferecemos abrigo e afeto a essa visitante: agora ela habita conosco —
que permaneca o tempo que quiser!”




Assim falou Zaratustra.



Do amigo

“Sempre hd um de mais comigo” — assim pensa o eremita. “Sempre
um vezes um — com o tempo, isso faz dois!”

Fu e mim estamos sempre muito envolvidos numa conversa: como
suportar isso, se nio houver um amigo?

Para o eremita, o amigo ¢ sempre o terceiro: o terceiro é a cortica que
nao deixa que afunde a conversa dos dois.

Ah, existem profundezas demais para todos os eremitas. Por isso eles
tanto anseiam por um amigo e suas alturas.

Nossa fé em outros denuncia o que gostariamos de crer em nds mesmos.
Nosso anseio por um amigo € nosso denunciante.

E muitas vezes queremos, com 0 amor, apenas passar por cima da
inveja. E muitas vezes atacamos e fazemos um inimigo, a fim de ocultar que
somos atacaveis.

“Sé ao menos meu inimigo!” — assim fala o verdadeiro respeito, que nio
ousa solicitar amizade.

Querendo-se ter um amigo, € preciso também querer guerrear por ele: e
para guerrear € preciso poder ser inimigo.

No amigo devemos honrar também o inimigo. Podes aproximar-te
bastante do teu amigo sem passar para o seu lado?

Devemos ter, no amigo, nosso melhor inimigo. Deves lhe ter o cora¢ao o
mais proximo possivel, quando a ele te opuseres.

Nio queres usar nenhuma roupa diante do teu amigo? Deve ser uma
honra, para teu amigo, que te mostres a ele tal como és? Mas por isso ele te
mandard ao Diabo!

Quem nao faz segredo de si, provoca irritagao: tendes muita razao em
recear a nudez! Se fosseis deuses, entdo poderieis vos envergonhar de vossa
roupa!

Nzo podes te adornar bem o suficiente para teu amigo: pois deves ser,
para ele, uma flecha e um anseio pelo super-homem.

Ja viste teu amigo dormindo — para saber que aparéncia tem? Pois qual
&, fora disso, o rosto do teu amigo? E o teu préprio rosto, num espelho tosco e
imperfeito.

Ja viste teu amigo dormindo? Nao te espantaste com sua aparéncia? Oh,
meu amigo, o homem ¢é algo que tem de ser superado.

O amigo deve ser mestre no adivinhar e no silenciar: nio deves querer
ver tudo. Teu sonho deve te revelar o que teu amigo faz acordado.

Que a tua compaixdo seja um adivinhar: para que saibas, primeiro, se o
teu amigo quer compaixao. Talvez ele ame em ti o olhar constante e a visao
da eternidade.

Que a compaixdo pelo amigo se esconda sob uma dura casca, e que
percas um dente a0 mordé-la. Assim ela terd delicadeza e docura.




Es puro ar e solidio e pio e remédio para o teu amigo? Hi quem nio
pode se soltar dos préprios grilhdes e, no entanto, € um salvador para o
amigo.

Es um escravo? Entio ndo podes ser amigo. Es um tirano? Entio nio
podes ter amigos.

Por muito tempo houve um escravo e um tirano escondidos na mulher.
Por isso ela ainda ndo é capaz de amizade: conhece apenas o amor.

No amor da mulher hd injustica e cegueira a tudo o que ela nio ama. E
mesmo no amor sapiente da mulher existe ainda ataque, noite e raio ao lado
da luz.

A mulher ainda ndo é capaz de amizade: sao ainda gatos as mulheres, e
pdssaros. Ou, no melhor dos casos, vacas.32

A mulher ainda ndo é capaz de amizade. Mas dizei-me, homens, qual de
vés € capaz de amizade?

Oh, que pobreza a vossa, homens, e que avareza da alma! O quanto dais
a0 amigo, darei até ao meu inimigo, sem ficar mais pobre por isso.

Existe camaradagem: que exista amizade!

Assim falou Zaratustra.



Das mil metas e uma s6 meta33

Muitos paises viu Zaratustra, e muitos povos: assim descobriu 0 bem e o
mal de muitos povos. Zaratustra nao achou maior poder na terra do que bem
e mal.

Nenhum povo poderia viver sem antes avaliar; mas, querendo se manter,
nao pode avaliar como seu vizinho.

Muito do que esse povo considerava bom, outro considerava infimia e
escdrnio: eis o que achei. Muito achei que aqui era denominado mau, e ali
era coberto de honras cor de purpura.

Jamais um vizinho compreendeu o outro: sempre sua alma se admirou
da loucura e da maldade do vizinho.

Uma tibua de valores34 se acha suspensa sobre cada povo. Olha, é a
tabua de suas superacoes; olha, ¢ a voz de sua vontade de poder

Louvivel ¢ o que ele julga dificil; o que ¢ indispensavel e dificil considera
bom, e o que liberta da necessidade suprema, o raro, dificilimo — ele exalta
como sagrado.

O que faz com que domine, venca e brilhe, para horror e inveja de seu
vizinho: isso julga elevado, o primeiro de tudo, a medida, o sentido das coisas.

Em verdade, meu irmao, se conheces antes a necessidade, a terra, o céu
e o vizinho de um povo, adivinhards a lei de suas superacdes e por que toma

ssa escada para alcancar sua esperanca.

“Deves sempre ser o primeiro e sobrepujar os demais: tua alma
ciumenta nio deve amar ninguém, exceto o amigo” — isso fazia tremer a
alma de um grego: com isso ele andava pela trilha de sua grandeza.

“Dizer a verdade e bem manejar arco e flecha” — isso era precioso e
dificil ao mesmo tempo, para o povo do qual vem meu nome35 — nome
que me € precioso e dificil a0 mesmo tempo.

“Honrar pai e mae e lhes ser obediente até a raiz da alma” — essa foi a
tabua de supera¢ao que outro povo manteve acima de si, com isso tornando-
se poderoso e eterno.

“Praticar a lealdade e, em nome da lealdade, empenhar a honra e o
sangue até mesmo em coisas mds e perigosas™ com esse ensinamento um
povo se dominou, e assim se dominando tornou-se grivido e pesado de
grandes esperangas.

Em verdade, os homens deram a si mesmos todo o seu bem e mal. Em
verdade, eles nao o tomaram e nao o acharam, ndo lhes sobreveio como
uma voz do céu.

Valores foi 0 homem que primeiramente pds nas coisas, para se
conservar — foi o primeiro a criar sentido para as coisas, um sentido
humano! Por isso ele se chama “homem”, isto €, o estimador.36

Estimar € criar: escutai isso, 6 criadores! O proprio estimar €, de todas as
estimadas, o tesouro e a joia.




Apenas através do estimar existe valor: e sem o estimar seria oca a noz
da existéncia. Escutai isso, 6 criadores!

Mudanga nos valores — isso ¢ mudanga nos criadores. Quem tem de ser
um criador sempre destroi.

Criadores foram primeiramente os povos, somente depois os individuos;
em verdade, o individuo mesmo ¢é ainda a mais nova criagao.

Outrora mantinham os povos uma tibua de valores acima de si. O amor
que quer dominar e o amor que quer obedecer criaram juntos essas tibuas.

Mais antigo ¢ o prazer no rebanho que o prazer no Eu: e, enquanto a boa
consciéncia se chamar rebanho, apenas a ma consciéncia dird: Eu.

Em verdade, o esperto Eu, o sem amor, que procura o que lhe € ttil no
que € Util a muitos: esse ndo € a origem do rebanho, mas seu declinio.

Amantes e criadores sempre foram os que criaram bem e mal. O fogo
do amor arde nos nomes de todas as virtudes, e o fogo da ira.

Muitos paises viu Zaratustra, e muitos povos: nenhum maior poder viu
Zaratustra na terra do que as obras dos amantes: “bom” e “mau” € seu nome.

Em verdade, um monstro é o poder desse louvar e repreender. Dizei, 6
irmaos, quem o subjugard? Dizei, quem lancard as cadeias sobre as mil
cervizes desse animal?

Mil metas houve até agora, pois mil povos existiram. Apenas as cadeias
para as mil cervizes faltam ainda, falta uma s6 meta. A humanidade ainda
ndo tem meta.

Mas dizei-me, irmaos: se a humanidade ainda falta uma meta, também
nio falta ainda — ela mesma? —

Assim falou Zaratustra.



Do amor ao préximo

Vés vos amontoais junto ao proximo e tendes belas palavras para i
Mas eu vos (Jjg(): VOSSO amor ao pr()xim() € VOSSO mau amor por vos
mesmos.

Fugis de vos mesmos em dire¢ao ao proximo, e desejarieis fazer disso
uma virtude: mas eu enxergo através de vosso “desinteresse”.

O Tu € mais antigo que o Eu; o Tu foi santificado, mas o Eu ainda nao:
assim, o homem se apressa para junto do proximo.

Eu vos aconselho o amor ao préximo? Aconselho-vos antes a fuga ao
proximo e o amor ao distante!

Mais alto que o amor ao préximo estd o amor ao distante e futuro; ainda
mais alto que o amor aos homens es o amor a coisas e fantasmas.

Esse fantasma que corre a tua frente, meu irmao, ¢ mais belo do que t;
por que ndo lhe dis tua carne e teus ossos? Mas tens medo e corres para teu
proximo.

Nio suportais a vOs mesmos e nao vos amais o bastante: por isso quereis
induzir o préximo a vos amar, dourando-vos com seu erro.

Eu quisera que nao suportdsseis qualquer tipo de proximo e seus vizinhos;
entdo terfeis de criar, de dentro de vés mesmos, vosso amigo e seu coracao
transbordante.

Convidais uma testemunha quando quereis falar bem de vés mesmos; e,
quando a haveis induzido a falar bem de vés, pensais vs mesmos bem de
Vs,

Nio mente apenas aquele que fala contrariando o que sabe, mas
sobretudo aquele que fala contrariando o que nio sabe. E assim falais de vés
mesmos aos outros, € mentis a vos e ao proximo.

Assim fala o louco: “O comércio com os homens estraga o cardter,
principalmente quando nao se tem cardter”.

Esse vai ao préximo porque busca a si mesmo, e o outro, porque busca
se perder. Vosso mau amor a vos mesmos transforma em prisao vossa
solidao.

> 0s menos proximos que pagam pelo vosso amor ao proximo; e,
quando cinco de vés vos reunis, hd um sexto que tem de morrer.

Tampouco amo vossas festas: nelas encontrei atores demais, e também os
espectadores se portavam frequentemente como atores.

Nao vos ensino o proximo, mas o amigo. Que o amigo seja, para vos, a
festa da terra e uma premoni¢ao do super-homem.

Eu vos ensino 0 amigo e seu cora¢ao mais que pleno. Mas hid que saber
ser uma esponja, quando se quer ser amado por um cora¢ao mais que pleno.

Eu vos ensino 0 amigo em que o mundo se acha pronto, um invélucro do
bem — o amigo criador, que tem sempre um mundo pronto para oferecer.
im como o mundo se desenrolou para ele, enrola-se novamente em




circulos, como o devir do bem a partir do mal, como o devir das finalidades
a partir do acaso.

Que o futuro e o mais distante sejam para ti a causa do teu hoje: no teu
amigo deves amar o super-homem como tua causa.

Meus irmaos, n3o vos aconselho o amor ao préximo: aconselho-vos o
amor ao mais distante.

Assim falou Zaratustra.



Do caminho do criador

Queres ir para a solidio, meu irmao? Queres buscar o caminho para ti
mesmo? Detém-te um pouco mais € me escuta.

“Quem busca facilmente se perde. Todo isolamento é culpa™
rebanho. E durante muito tempo pertenceste ao rebanho.

A voz do rebanho ainda ressoard dentro de ti. E, quando disseres “Ja ndo
tenho a mesma consciéncia que vés”, isso serd um lamento e uma dor.

Vé, essa dor mesma foi gerada por tal consciéncia, e o ultimo reluzir
dessa consciéncia ainda arde na tua afli¢ao,
Mas queres seguir 0 caminho da tua afli¢io, que é o caminho para 4

mesmo? Entdio me mostra teu direito e tua for¢ca para issol

Es uma nova forca e um novo direito? Um primeiro movimento? Uma
roda que gira por si mesma? Podes também obrigar estrelas a girar ao teu
redor?

Oh, hi tanta avidez das alturas! Hd tantas convulsoes de ambiciosos!
Mostra-me que nao és um dos dvidos e ambiciosos!

Oh, hi tantos pensamentos grandes que nao fazem mais que um fole:
enchem e tornam mais vazio.

Dizes ser livre? Teu pensamento dominante quero ouvir, € nio que
escapaste de um jugo.

Es um desses a quem foi permitido escapar de um jugo? Ha alguns que
langaram fora seu dltimo valor, ao lancar fora sua obriga¢do de servir.

Livre de qué? Que importa isso a Zaratustra! Mas teus olhos me devem
claramente dizer: livre para qué?

Podes dar a ti mesmo teu mal e teu bem e erguer tua vontade acima de
ti como uma lei? Podes ser de ti mesmo juiz e o vingador de tua lei?

Terrivel é estar a sés com o juiz e vingador de sua propria lei. Assim
uma estrela é arremessada ao espaco vazio e ao gélido sopro do estar-so.

Hoje ainda sofres dos muitos, tu que és um: hoje ainda tens tua coragem
inteira e tuas esperangas.

Mas um dia tua solidio te cansard, um dia teu orgulho se dobrara e tua
coragem rangerd os dentes. Gritards entio um dia: “Estou so!”.

Um dia deixards de ver tua alteza e verds perto demais tua baixeza; teu
proprio sublime te amedrontard como um fantasma. Gritards entao um dia:
“Tudo é falso!”.

Hié sentimentos que buscam matar o solitirio; se nio o conseguem, eles
proprios tm de morrer! Mas és capaz disso, de ser um assassino?

Ja conheces a palavra “desprezo”, irmao? E o tormento da tua justica, de
ser justo com os que te desprezam?

Obrigas muitos a mudar de ideia acerca de tj; isso eles poem duramente
em tua conta. Chegaste perto deles e passaste: isso jamais te perdoam.

Tu os ultrapa mas, quanto mais alto sobes, tanto menor te vé o olho

assim fala o




da inveja. Mais que tudo, porém, é odiado aquele que voa.

“Como poderieis ser justos comigo?” — tens que dizer — “escolho vossa
injustica como a parte que me coube.”

Injustica e sujeira arremessam eles no solitirio: mas, se queres ser uma
estrela, meu irmao, nio deves, por causa disso, brilhar menos para eles!

E guarda-te dos bons e justos! Eles crucificam de bom grado aqueles que
inventam sua propria virtude — eles odeiam o solitdrio.

Guarda-te também da santa simplicidade! E impio, para ela, tudo que
nao é simples; ela também brinca de bom grado com o fogo — das
fogueiras.

E guarda-te também dos acessos de teu amor! Com demasiada rapidez o
solitirio estende a mao aquele que encontra.

Ha pessoas a quem nao deves dar a mao, mas apenas a pata: e desejo
que tua pata tenha também garras.

Mas o pior inimigo que podes encontrar serd sempre tu mesmo; esprei
a ti mesmo nas cavernas e florestas.

O solitdrio, tu percorres o caminho para ti mesmol E teu caminho pa
diante de ti mesmo e dos teus sete demonios!

Herege serds para ti mesmo, e feiticeira, vidente, tolo, impio e malvado.

Tens de querer queimar em tua propria chama: como te renovarias, se
antes nao te tornasses cinzas?

O solitario, tu percorres o caminho daquele que cria: queres criar para ti
um deus, a partir dos teus sete demonios!

O solitirio, tu percorres o caminho de quem ama: amas a ti mesmo, e
por isso te desprezas, como apenas amantes desprezam.

Criar quer aquele que ama, porque despreza! Que sabe do amor quem
nao teve de desprezar justamente aquilo que amava?

Vai para tua solidio com teu amor, irmao, e com o teu criar; e somente
depois a justica te seguird claudicando.

Vai para tua solidio com minhas ligrimas, irmao. Amo aquele que quer
criar além de si e assim perece. —

Assim falou Zaratustra.



Das velhas e novas mulherezinhas

“Por que deslizas sorrateiro no crepusculo, Zaratustra? E o que escondes
cuidadosamente debaixo do casaco?

E um tesouro que ganhaste? Ou um filho que te nascew? Ou segues agora
tu mesmo o caminho dos ladrées, 6 amigo dos maus?” —

Na verdade, irmao — falou Zaratustra —, é um tesouro que me
presentearam: uma pequena verdade que carrego.

Mas ¢ irrequieta como uma criancinha; e, se nao lhe tapo a boca, ela
grita muito alto.

Hoje, quando eu andava pelo meu caminho, na hora em que o sol se
poe, deparei com uma velhinha que assim falou para minha alma:

“Muita coisa disse Zaratustra também a nds, mulheres, mas nunca nos
falou sobre a mulher.”

E eu lhe respondi: “Sobre a mulher deve-se falar apenas aos homens”.

“Fala também a mim sobre a mulher”, disse ela; “sou velha o bastante
para logo esquecer o que disseres.”

Condescendi com a velha senhora, e assim lhe falei:

Tudo na mulher é um enigma, e tudo na mulher tem uma solu¢io: que
se chama gravidez.

O homem ¢é, para a mulher, um meio: o fim é sempre o filho. Mas o que
¢ a mulher para o homem?

Duas coisas quer o verdadeiro homem: perigo e brinquedo. Por isso quer
a mulher, como o mais perigoso brinquedo.

O homem deve ser educado para a guerra e a mulher, para o descanso
do guerreiro: tudo o mais ¢ tolice.

O guerreiro nao gosta de frutos demasiado doces. Por isso gosta da
mulher; a mais doce das mulheres é ainda amarga.

Melhor do que o homem entende a mulher as crian¢as, mas o homem é
mais infantil que a mulher.

No verdadeiro homem ha uma crian¢a escondida, que quer brincar. Ide,
mulheres, descobrir a crianga no homem!

Que a mulher seja um brinquedo, puro e delicado, semelhante a pedra
preciosa, iluminada pelas virtudes de um mundo que ainda nio existe.

Que o raio de luz de uma estrela brilhe no vosso amor! Que a vossa
esperanga seja: “Possa eu dar a luz o super-homem!”.

Que haja valentia em vosso amor! Com vosso amor deveis investir contra,
aquele que vos inspira medo!

Que em vosso amor esteja vossa honra! No mais, pouco entende a
mulher de honra. Mas que esta seja a vossa honra, amar sempre mais do que
sois amadas e nunca ficar em segundo lugar.

Que o homem tema a mulher, quando ela ama: pois entdo ela faz todo
sacrificio, € nenhuma outra coisa tem para ela valor.




Que o homem tema a mulher, quando ela odeia: pois o homem &, no
fundo da alma, apenas mau, mas a mulher é ruim.

A quem odeia a mulher mais que tudo? — Assim falou o ferro ao ima
“Eu te odeio mais que tudo, porque atrais, mas nao és forte o bastante para
arrastar-me para ti”.

A felicidade do homem é: eu quero. A felicidade da mulher é: ele quer.

“Vé, agora mesmo o mundo se tornou perfeitol” — assim pensa toda
mulher, quando obedece na plenitude do seu amor.

E obedecer deve a mulher, e achar uma profundeza para sua superficie.
Superficie € o animo da mulher, uma pele movedi¢a e tempestuosa sobre
uma dgua rasa.

Mas o animo do homem ¢é profundo, sua corrente ressoa em cavernas
subterraneas: a mulher intui-lhe a for¢a, mas nao a compreende. —

Nisso me respondeu a velhinha: “Muitas coisas gentis falou Zaratustra,
especialmente para as que sao jovens o bastante para el

E estranho, Zaratustra conhece pouco as mulheres, mas tem razao acerca
Serd que isso ocorre porque nada é impossivel com a mulher?

E agora recebe, como agradecimento, uma pequena verdade! Afinal, sou
velha o bastante para ela!

Enrola-a bem e tapa-lhe a boca, sendo ela gritard muito alto, essa
pequena verdade.”

“Dd-me, mulher, a tua pequena verdade!”, disse eu. E assim falou a
velhinha:

“Vais ter com as mulheres? Nao esquecas o chicote!” —

dela:

Assim falou Zaratustra.



Da picada da vibora

Um dia, Zaratustra adormeceu sob uma figueira, pois fazia calor, e tinha
os bracos sobre o rosto. Entdo apareceu uma vibora e mordeu Zaratustra no
pescoco, o que o fez gritar de dor. Ao tirar o brago do rosto, olhou para a
vibora: entdo ela reconheceu os olhos de Zaratustra, voltou-se, sem jeito, e
quis ir embora. “Nao”, falou Zaratustra, “ainda nio te agradeci! Acordaste-me
a tempo, meu caminho ainda € longo.” “Teu caminho é curto”, disse a vibora
tristemente; “meu veneno mata.” Zaratustra sorriu. “Alguma vez um dragao
morreu do veneno de uma serpente?” — disse ele. “Mas toma teu veneno de
voltal Nao és rica o bastante para presented-lo a mim.” Entdo a vibora se
atirou novamente ao seu pescoco e lambeu-lhe a ferida.

Quando, certa vez, Zaratustra relatou isso aos seus discipulos, eles
perguntaram: “E qual &, 6 Zaratustra, a moral de tua historia?”. Ao que
Zaratustra respondeu:

Destruidor da moral, a
imoral.

Mas, se tendes um inimigo, ndo lhe pagueis o0 mal com o bem: pois isso
o envergonharia. Mostrai, isto sim, que ele vos fez algo de bom.

E melhor que vos irriteis, em vez de causar vergonha! E, quando vos
amaldicoarem, nio me agrada que desejeis abengoar. E melhor amaldigoar
também um poucol

E, se vos aconteceu uma grande injustica, rapidamente acrescentai cinco
pequenas a ela! Terrivel visio é aquele oprimido somente pela injustica.

Ja sabieis isso? Injustica partilhada ¢ meia justica. E que tome sobre si a
injustica aquele que pode carrega-la!

Uma pequena vingan¢a ¢ mais humana do que nenhuma vinganca. E, se
0 castigo nio é também um direito e uma honra para o transgressor,
tampouco me agradam vossos castigos.

E mais nobre declarar-se errado do que pretender ter razio, sobretudo
quando se tem razao. Mas € preciso ser bastante rico para isso.

Nao gosto de vossa fria justica; e no olhar de vossos juizes eu vejo
sempre o carrasco e seu ferro frio.

Dizei, onde se acha a justica que é amor com olhos que veem?

Inventai-me, entdo, 0 amor que carregue nio apenas todo o castigo, mas
também toda a culpa!

Inventai-me, entdo, a justica que absolva a todos, exceto aquele que julga!

Quereis escutar também isso? Para aquele que quer ser justo no fundo do
ser, ambém a mentira se torna amabilidade humana.

Mas como desejaria eu ser justo no fundo do ser? Como posso eu dar a
cada um o que € seu? Que me baste isto: dou a cada um o que é meu.

Por fim, irmaos, guardai-vos de ser injustos com todos os eremitas! Como
poderia um eremita esquecer? Como poderia ele retribuir?

m me chamam os bons e justos: minha histéria é




Como um profundo pogo é o eremita. Ficil € langcar uma pedra;
chegando ela ao fundo, porém, dizei-me quem a tirard dali.

Guardai-vos de ofender o eremita! Mas, se assim fizestes, matai-o
também!

Assim falou Zaratustra.



Dos filhos e do matrim6nio

Eu tenho uma pergunta somente para ti, irmao: como um prumo eu a
lango em tua alma, para saber quao profunda ela é.

Es jovem e desejas matriménio e filhos. Mas eu te pergunto: és alguém
que pode desejar um filho?

Es o vitorioso, o vencedor de si préprio, o soberano dos sentidos, o senhor
de tuas virtudes? Assim te pergunto eu.

Ou em teu desejo fala o animal e a necessidade? Ou o isolamento? Ou a
discordia contigo?

Quero que tua vitéria e tua liberdade anseiem por um filho. Deves
construir monumentos vivos a tua vitéria e a tua libertacao.

Deves construir para além de ti. Mas primeiro tens de construir a ti
mesmo, quadrado de alma e de corpo.

Nio deves apenas te propagar, mas te elevar na descendéncia! Que nisso
te ajude o jardim do matrimonio!

Um corpo mais elevado deves criar, um primeiro movimento, uma roda
que gire por si mesma — um criador deves tu criar.

Matrimo6nio: assim chamo a vontade a dois de criar um que seja mais do
que aqueles que o criaram. Reveréncia de um pelo outro, daqueles animados
de tal vontade, chamo eu ao matrimonio.

Que seja este o sentido e a verdade de teu matriménio. Mas aquilo que os
demasiados, os supérfluos, chamam de matriménio — ah, como o chamarei
eu?

Ah, essa pobreza de alma a dois! Ah, essa sujeira de alma a dois! Ah,
essa deplorivel satisfacio a dois!

Tudo isso chamam de matriménio; e dizem que seus matrimonios sio
contraidos no céu.

Bem, ndo gosto desse céu dos supérfluos! Nao, nio gosto desses animais
presos numa rede celeste!

Que fique longe de mim o deus que vem coxeando, para abengoar o que
nao uniul37

Nio riais desses casamentos! Que crianca nio teria motivo para chorar
por seus pais?

Digno me pareceu este homem, e maduro para o sentido da terra: mas,
quando vi sua mulher, a terra me pareceu uma casa para doidos. —

Sim, eu queria que a terra tremesse em convulsdes quando um santo
cruzasse com uma gansa.38 Este saiu como um heréi em busca de verdades,
e enfim capturou uma pequena mentira enfeitada.

Chama a isso seu casamento.

Aquele era esquivo no trato e exigente na escolha. Mas de stbito estragou
para sempre a sua companhia: chama a isso seu casamento.

Aquele procurava uma servente com as virtudes de um anjo. Mas de




subito se tornou a servente de uma mulher, e agora seria preciso tornar-se
também um anjo.

Cautelosos me pareceram todos os compradores, e todos tém olhos
astutos. Mas inclusive o mais astuto compra sua mulher como nabos em saco.

Muitas breves tolices — isto se chama amor entre v6s. E vosso
matrimonio acaba com muitas breves tolices, como uma unica, prolongada
estupidez.

Vosso amor 2 mulher e 0 amor da mulher ao homem: ah, fossem eles
compaixao por deuses sofredores e ocultos! Em geral, porém, sao dois
animais que se descobrem.

E mesmo o vosso melhor amor € apenas simile arrebatado e doloroso
ardor. E uma tocha que vos deve iluminar os caminhos mais elevados.

Um dia deveis amar além de vés mesmos! Entdo aprendei primeiro a
amar! Por isso tivestes de beber o amargo calice do vosso amor.

Ha amargor até no cilice do melhor amor: assim ele produz anseio pelo
super-homem, assim ele produz sede em ti, o criador!

Sede para o criador, flecha e anseio para o super-homem: diz-me,
lfﬂld() é essa a tua vontade de casamento?

Sagrados sao, para mim, tal vontade e tal ca

amento. —

Assim falou Zaratustra.



Da morte voluntaria

Muitos morrem tarde demais, e alguns morrem cedo demais. Ainda
parece estranho o ensinamento: “Morre no tempo certo!”.

Morre no tempo certo: assim ensina Zaratustra.

Sim, mas quem jamais vive no tempo certo, como poderia morrer no
tempo certo? Oxald nao tivesse nascidol — Assim recomendo eu aos
supérfluos.

Mas também os supérfluos dio grande peso a sua morte, e também a
noz mais vazia deseja ser quebrada.

Todos dao grande peso ao fato de morrer: mas a morte ainda nio é uma
festa. Os homens ainda nao aprenderam como consagrar as mais bonitas
festas.

Eu vos mostrarei a morte consumadora, que se torna um aguilhdo e uma
promessa para os VIVOs.

Aquele que consuma a sua vida morre a sua morte, vitorioso, rodeado de
esperangosos e promitentes.

Assim se deveria aprender a morrer; e nio deveria haver festa em que
tal moribundo nio consagrasse os votos dos vivos!

Morrer assim € a melhor coisa; mas a segunda melhor é: morrer na luta
e prodigalizar uma grande alma.

Mas igualmente odiosa para o combatente e para o vencedor € vossa
morte de sorriso amarelo, que se aproxima furtivamente como um ladrao —
e, no entanto, chega como um senhor.

Eu vos faco o louvor da minha morte, a morte voluntiria, que vem a
mim porque eu quero.

E quando irei querer? — Quem tem uma meta e um herdeiro, quer a
morte no tempo certo para a meta e o herdeiro.

E, por reveréncia a2 meta e ao herdeiro, nao mais pendurard coroas
ressequidas no santudrio da vida.

Em verdade, nio quero semelhar-me aos cordoeiros: eles puxam seu fio
a0 comprido e nisso andam sempre para tras.

Alguns se tornam demasiado velhos também para suas verdades e
vitérias; uma boca sem dentes nio tem mais direito a todas as verdades.

E todo aquele que deseja a gléria tem que despedir-se a tempo da honra
e exercer a dificil arte de, no tempo certo, — ir-se embora.

E preciso cessar de deixar-se comer quando se é mais saboroso: isto
sabem aqueles que desejam ser longamente amados.

E certo que existem magas dcidas, cuja sina requer que aguardem até o
dltimo dia do outono: e elas se tornam simultaneamente maduras, amarelas e
enrugadas.

Em alguns o coracido envelhece primeiro, em outros, o espirito. E alguns
sa0 idosos na juventude: mas, quando se ¢ jovem tardiamente, fica-se jovem




longamente.

Para nao poucos a vida é um malogro: um verme venenoso lhes corréi o
corac¢do. Que cuidem, entdo, para que a morte lhes seja bem-sucedida.

Muitos ndo chegam a ficar doces, apodrecem ja no verao. O que os
prende ao galho é a covardia.

Sao demasiados os que vivem, e por tempo demais permanecem presos
aos seus galhos. Que venha uma tempestade e arranque da arvore tudo que é
podre e bichado!

Que venham os pregadores da morte rdpida! Seriam, para mim, os
verdadeiros temporais a sacudir as drvores da vida! Mas ouco apenas
pregarem a morte lenta e a paciéncia com tudo “terrestre”.

Ah, vés pregais paciéncia com o que € terreno? Mas é o terreno que tem
demasiada paciéncia convosco, blasfemadores!

Em verdade, morreu cedo demais aquele hebreu que é honrado pelos
pregadores da morte lenta: e para muitos foi uma fatalidade, desde entao, que
ele morresse cedo demais.

Ainda conhecia apenas ligrimas e a melancolia do hebreu, juntamente
com o 6dio dos bons e justos — o hebreu Jesus: entdo foi acometido pelo
anseio da morte.

Tivesse ele permanecido no deserto, longe dos bons e justos! Talvez
tivesse aprendido a viver e aprendido a amar a terra — e também o risol

Crede em mim, irmaos! Ele morreu cedo demais; ele proprio teria
renegado sua doutrina, se tivesse alcancado a minha idade! Era nobre o
bastante para renega-la!

Mas ainda era imaturo. De modo imaturo ama o jovem, e também de
modo imaturo odeia os homens e a terra. Pesados e presos ainda sdo seu
animo e as asas de seu espirito.

Mas no homem hd mais crianca do que no jovem, e menos melancolia:
ele entende mais da morte e da vida.

Livre para a morte e livre na morte, um sagrado negador, quando ja nao
é tempo de dizer Sim: assim entende ele da morte e da vida.

Que 0 vosso morrer nao seja uma blasfémia contra os homens e a terra,
meus amigos: eis o que suplico ao mel de vossa alma.

Em vosso morrer devem ainda refulgir o vosso espirito e a vossa virtude,
como um crepusculo a incendiar a terra: ou entdo vosso morrer terd
malogrado.

Assim quero eu proprio morrer, de maneira que vos, amigos, ameis mais
a terra por minha causa; e quero me tornar terra de novo, de modo a ter
sossego naquela que me gerou.

Em verdade, tinha uma meta Zaratustra, e lancou sua bola: agora sois os
herdeiros de minha meta, amigos, e vos lango a bola de ouro.

Mais do que tudo, amigos, gosto de vos ver langar a bola de ourol Por isso
me demoro ainda um pouco na terra: perdoai-mel!

Assim falou Zaratustra.



Da virtude dadivosa

Quando Zaratustra se despediu da cidade cara ao seu coracdo, cujo nome
era A Vaca Malhada, seguiram-no muitos que se denominavam seus
discipulos, fazendo-lhe companhia. Assim chegaram a uma encruzilhada:
entdo Zaratustra lhes disse que desejava continuar sozinho; pois era afeicoado
a andar sozinho. Ao se despedir, porém, seus discipulos lhe deram um
bastiao, em cujo cabo dourado havia uma serpente enrolada em torno do sol.
Zaratustra se alegrou com o bastdo e nele se apoiou; entdo falou assim aos
seus discipulos:

Dizei-me: como adquiriu o ouro o valor mais alto? Por ser incomum,
indtil, reluzente e de brilho suave; por sempre se dar.

Apenas como imagem da mais alta virtude adquiriu o ouro o valor mais
alto. O olhar daquele que da reluz como o ouro. O brilho do ouro reconcilia o
sol e a lua.

Incomum ¢€ a virtude mais alta, e indtil, reluzente e de brilho suave: uma
virtude dadivosa ¢ a virtude mais alta.

Em verdade, eu vos entendo, meus discipulos: vés buscais, como eu, a
virtude dadivosa. Que podeis ter em comum com gatos e lobos?

Tendes sede de tornar-vos vos mesmos sacrificios e dadivas: dai a vossa
sede de acumular todas as riquezas em vossa alma.

Insacidvel busca a vossa alma por tesouros e joias, pois vossa virtude é
insacidvel na vontade de dar.

Obrigais todas as coisas a ir para vés e estar em vOs, para que venham a
refluir da vossa fonte como didivas do vosso amor.

Em verdade, ladrao de todos os valores se tornard esse amor dadivoso;
mas eu declaro sadio e sagrado esse egoismo.39

Ha um outro egoismo, demasiado pobre, faminto, que sempre deseja
furtar, o egoismo dos doentes, o egoismo doente.

Com o olhar do gatuno olha para tudo que brilha; com a avidez da fome
mede aquele que tem bastante de-comer; e sempre se avizinha furtivamente
da mesa dos que dao.

O que fala através dessa cobica ¢ doenca, e invisivel degenera¢ao; a
gatuna avidez desse egoismo fala de um corpo enfermo.

Dizei-me, irmaos: o que € para nés ruim e pior que tudo? Nao é a
degenera¢do? — E sempre intuimos degenerescéncia ali onde falta a alma
dadivosa.

Para cima vai nosso caminho, além da espécie, rumo a superespécie.
Mas um horror, para nés, ¢ o senso40 degenerante, que diz: “Tudo para
mim”.




Para cima voa nosso senso, assim € ele um simbolo do nosso corpo, o
simbolo de uma elevagio. Os simbolos de tais elevagdes sio os nomes das
virtudes.

Assim o corpo atravessa a histéria, vindo a ser e lutando. E o espirito —
que € ele para o corpo? Arauto, companheiro e eco de suas lutas e vitorias.

Simbolos sao todos os nomes do bem e do mal: nio enunciam, apenas
acenam. E tolo quem deles espera o saber!

Atentai, irmdos, para cada momento em que vosso espirito quer falar por
simbolos: ai estd a origem da vossa virtude.
vado estd ai vosso corpo, e ressuscitado; com seu enlevo arrebata o
espirito, para que se torne criador, estimador, amador e de tudo benfeitor.

Quando o vosso coragao palpita, largo e pleno como um rio, bén¢ao e
perigo para os habitantes das margens: ai estd a origem da vossa virtude.

Quando vos elevais acima do elogio e da censura, e vossa vontade quer
em tudo mandar, como a vontade de um amante: af estd a origem da vossa
virtude.

Quando desprezais o agradiavel e o leito mole, e nio podeis deitar-vos
longe o bastante dos molengas: ai estd a origem da vossa virtude.

Quando quereis com um s6 querer, e esse afastamento de toda
necessidade se chama necessidade para vés:41 eis a origem da vossa virtude.

Em verdade, é ela um novo bem e mal! Em verdade, é um novo,
profundo rumor, a voz de uma nova fonte!

Essa nova virtude é poder; é um pensamento dominante e, em torno dele,
uma alma sagaz: um sol dourado e, em torno dele, a serpente do
conhecimento.




Nesse ponto, Zaratustra silenciou por um momento e olhou para seus
discipulos com amor. Entdo prosseguiu falando — e sua voz estava mudada:
Permanecei fiéis a terra, irmaos, com o poder da vossa virtude! Que
vosso amor dadivoso e vosso conhecimento sirvam ao sentido da terra! Assim

vos peco e imploro.

Nio os deixeis voar para longe do que é terreno e bater com as asas nas
paredes eternas! Oh, sempre houve tanta virtude extraviada!

Trazei, como eu, a virtude extraviada de volta para a terra — sim, de
volta ao corpo e a vida: para que dé a terra seu sentido — um sentido
humano!

Uma centena de vezes, até agora, extraviaram-se e enganaram-se tanto o
espirito como a virtude. Ah, em nosso corpo ainda vive todo esse delirio e
engano: ai tornou-se ele corpo e vontade.

Uma centena de vezes, até agora, extraviaram-se e enganaram-se tanto o
espirito como a virtude. Sim, uma tentativa foi o homem. Ah, quanta
ignordncia e quanto erro se encarnaram em nos!

Nio apenas a razao de milénios — também a sua loucura irrompe em
nés. E perigoso ser herdeiro.

Ainda lutamos palmo a palmo contra o gigante Acaso, e sobre toda a
humanidade reinou até agora o absurdo, o sem-sentido.

Que 0 vosso espirito e a vossa virtude sirvam ao sentido da terra, irmaos:
e que o valor de todas as coi: seja novamente colocado por vés! Por isso
deveis ser combatentes! Para isso deveis ser criadores!

Sabendo purifica-se o corpo; tentando com saber ele se eleva; para o
homem do conhecimento, todos os instintos se tornam sagrados; para o
elevado, a alma se torna alegre.

Médico, ajuda a ti mesmo: assim ajudards também teu doente.42 Seja
essa a tua melhor ajuda, que ele veja com seus olhos aquele que cura a si
proprio.

Ha mil veredas que nao foram percorridas; mil satdes e ilhas reconditas
da vida. Inesgotados e inexplorados estao ainda o homem e a terra humana.
Velai e escutai, 6 solitrios! Do futuro chegam ventos com misteriosas

batidas de asas; e boas-novas alcancam ouvidos delicados.

Vs, solitarios de hoje, vés, que viveis a parte, deveis um dia formar um
povo: de vos, que escolhestes a vés mesmos, deverd nascer um povo eleito:
— e dele o super-homem.

Em verdade, um local de cura ainda se tornard a terra! E ja a envolve
um novo aroma, um aroma que traz saide — e uma nova esperanca!




Ap0s dizer essas palavras, Zaratustra silenciou, como alguém que ainda
nio disse a sua tltima palavra. Longamente sopesou o bastao, hesitante; por
fim, falou assim — e sua voz estava mudada:

Agora prossigo s6, meus discipulos! Ide vés também agora
Assim desejo eu.43

Em verdade, eu vos aconselho: afastai-vos de mim e defendei-vos de
Zaratustra! Mais ainda: envergonhai-vos dele! Talvez vos tenha enganado.

O homem do conhecimento deve nio apenas poder amar seus inimigos,
mas também odiar seus amigos.

Retribuimos mal a um professor, se continuamos apenas alunos. E por
que ndo quereis arrancar louros da minha coroa?

Vés me venerais; mas se um dia vossa venera¢ao tombar? Cuidai para
que ndo vos esmague uma estatual44

Dizeis que acreditais em Zaratustra? Mas que importa Zaratustra? Sois os
meus crentes: mas que importam todos os crentes?

Ainda nao havieis procurado a vés mesmos: entio me encontrastes. Assim
fazem todos os crentes; por isso valem tao pouco todas as crengas.

Agora vos digo para me perder e vos achar; e somente quando todos vos
me tiverdes negado eu retornarei a vos.

Em verdade, com outros olhos, irmaos, buscarei entdo os que perdi; com
outro amor eu entao vos amarei.

E um dia sereis novamente meus amigos e filhos de uma s6 esperanca:
entdo estarei convosco pela terceira vez, para juntos celebrarmos o grande
meio-dia.

E este ¢ o grande meio-dia: quando o homem se acha no meio de sua
rota, entre animal e super-homem, e celebra seu caminho para a noite como
a sua mais alta esperanga; pois € o caminho para uma nova manha.

Entao aquele que declina abengoard a si mesmo por ser um que passa
para 1a; e o sol do seu conhecimento permanecerd no meio-dia.

“Mortos estdo todos os deuses: agora queremos que viva o super-homem.”
— que esta seja um dia, no grande meio-dia, a nossa derradeira vontade! —

szinhos!

Assim falou Zaratustra.



SEGUNDA PARTE

— e somente quando todos vés me tiverdes negado eu retornarei
a vos.
Em verdade, com outros olhos, irmaos, buscarei entao os que
perdi; com outro amor eu entio vos amarei.

Assim falou Zaratustra, “Da virtude dadivosa” (I, p. 76)



O menino com o espelho

Em seguida, Zaratustra retornou as montanhas e a solidio de sua caverna
e afastou-se dos homens: aguardando como um semeador que espalhou suas
sementes. Mas sua alma ficou plena de impaciéncia e avidez por aqueles que
amava: pois ele ainda tinha muito a lhes dar. Isto é, de fato, o que hd de
mais dificil: por amor cerrar a mao aberta e, fazendo dadivas, conservar o
pudor.

Assim transcorreram luas e anos para o solitirio; mas sua sabedoria
cresceu e causou-lhe dor com sua abundancia.

Um dia, porém, ele despertou antes da aurora, refletiu longamente em
seu leito e falou enfim a seu coracao:

“Com o que me assustei tanto, em meu sonho, que acordei? Nao me
apareceu um menino com um espelho?

‘O Zaratustra’, disse-me ele, ‘olha-te no espelho!’

Ao olhar no espelho, porém, soltei um grito e meu corac¢io se abalou:
pois ndo foi a mim que vi nele, e sim a careta e o riso galhofeiro de um
demonio.

Em verdade, compreendo bem demais o sinal e aviso do sonho: minha
doutrina esti em perigo, o joio quer ser chamado de trigol45

Meus inimigos tornaram-se poderosos e distorceram a imagem de minha
doutrina, de modo que os que mais amo se envergonhardo das didivas que
lhes fiz.

Perderam-se para mim os amigos; chegou a hora de buscar os meus
perdidos!”

Com essas palavras levantou-se rapidamente Zaratustra, naio como
alguém assustado que busca por ar, mas antes como um vidente e cantor que
é tomado pelo espirito. Sua dguia e sua serpente olharam-no com admirac¢do:
pois seu rosto, como a aurora, irradiava uma felicidade iminente.

Que me aconteceu, meus animais?, disse Zaratustra. Nao estou
transformado? A bem-aventuranca nio chegou a mim como um vendaval?

Tola é minha felicidade, e falara coisas tolas: ¢ ainda jovem demais —
tende entdo paciéncia com ela!

Fui ferido por minha felicidade: todos os sofredores me servirdo de
médicos!

Posso novamente descer para junto de meus amigos e também de meus
inimigos! Zaratustra pode novamente falar e presentear e fazer o melhor
para os que mais ama!

Meu impaciente amor extravasa em torrentes, para baixo, para o
nascente e o poente. Desde silenciosas montanhas e tempestades de dor,
minha alma rumoreja rumo aos vales.

Por tempo demais ansiei e olhei ao longe. Por tempo demais pertenci a
solidio: assim desaprendi o siléncio.

Tornei-me apenas boca, e o bramir de um riacho a descer de altos
rochedos: em dire¢ao aos vales quero precipitar minha palavra.




E ainda que a torrente de meu amor caia em terreno intransitavel! Como
poderia uma torrente nio encontrar enfim o caminho do mar46

Certamente hd um lago em mim, solitirio e que basta a si mesmo; mas
meu rio de amor o arrasta consigo para baixo — para o mar!

Novos caminhos sigo, uma nova fala me vem; como todos os criadores,
cansei-me das velhas linguas. Meu espirito ja nao deseja caminhar com solas
gastas.

Lento demais, para mim, corre todo discurso: — pularei para tua
carruagem, furaciol E mesmo a ti fustigarei com a minha maldade!

Como um grito e um jubilo viajarei por amplos mares, até encontrar as
ilhas bem-aventuradas onde se acham meus amigos: —

E entre eles meus inimigos! Como amo, agora, todo aquele a quem puder
falar! Também meus inimigos sao parte de minha ventura.

E, quando quero montar meu corcel mais selvagem, minha lanca é o que
mais me ajuda a nele subir: ¢ o sempre disposto servidor de meu pé: —

A lanca que arremesso contra meus inimigos! Como agradeco a meus
inimigos poder enfim arremessi-la!

Grande demais era a tensio de minha nuvem: por entre os risos dos
coriscos lancarei rajadas de granizo a profundeza.

Fortemente se inflard entaio meu peito, fortemente soprard sua tormenta
sobre os montes: assim terd seu alivio.

Em verdade, como uma tormenta chegam minha felicidade e minha
liberdade! Mas meus inimigos devem pensar que o Maligno se enraivece por
sobre suas cabecas.

Sim, também vés, meus amigos, vos assustareis com minha selvagem
sabedoria; e talvez dela fugireis, juntamente com meus inimigos.

Ah, soubesse eu atrair-vos de volta com flautas de pastores! Ah, se minha
leoa sabedoria soubesse rugir meigamente! Muita coisa jd aprendemos juntos!

Minha selvagem sabedoria ficou prenhe nos montes solitirios; em dsperas
pedras deu a luz seu filhote mais novo.

Agora corre desvairada pelo duro deserto, procurando um relvado macio
— minha velha sabedoria selvagem!

No relvado macio de vossos coragdes, meus amigos! — no vosso amor
ela quer aninhar seu favorito!

Assim falou Zaratustra.



Nas ilhas bem-aventuradas47

Os figos caem das arvores, sao bons e doces; ao cairem, rasga-se a sua
pele rubra. Um vento do norte sou eu para os figos maduros.

Assim, como figos vos caem estes ensinamentos, meus amigos: bebei do
seu sumo e da sua doce polpa! E outono ao redor, e puro céu e tarde.

Vede a plenitude ao nosso redor! E a partir da abundincia é belo olhar
para os mares distantes.

Um dia se falou “Deus”, ao olhar para os mares distantes; mas agora vos
ensinei a falar: “super-homem”.

Deus ¢ uma conjectura; mas eu quero que vossas conjecturas nao
excedam vossa vontade criadora.

Podeis criar um deus? — Entdo nio me faleis de deuses! Mas bem
poderieis criar o supra-homem.

Talvez nao vos mesmos, irmaos! Mas podeis vos converter em pais e
ancestrais do super-homem: e que esta seja a vossa melhor criacaol —

Deus € uma conjectura: mas quero que vossas conjecturas se mantenham
nos limites do pensavel.

Podeis pensar um deus? — Mas que a vontade de verdade signifique isto
para vos, que tudo seja transformado em humanamente pensavel,
humanamente visivel, humanamente sensivel! Vossos proprios sentidos deveis
pensar até o fim!

E o que chamais de Mundo, isso deve ser criado primeiramente por vés:
vossa razdo, vossa imagem, vossa vontade, vosso amor deve ele proprio se
tornar! E, em verdade, para vc bem-aventuranca, homens do
conhecimentol48

E como querieis aguentar a vida sem tal esperan¢a, 6 homens do
conhecimento? Nem no incompreensivel nem no irracional poderieis haver
nascido.

Mas, para vos revelar inteiramente meu coragao, meus amigos: caso
houvesse deuses, como suportaria eu nao ser deus? Portanto, nao hi deuses.

E certo que tirei a conclusio; mas agora ela me arrasta.

Deus ¢ uma conjectura: mas quem beberia todo o tormento dessa
conjectura sem morrer? Deve o criador ser privado de sua fé, e a dguia, de
seu pairar em distincias aquilinas?

Deus ¢ um pensamento que torna curvo o que € reto e faz girar o que
estd parado. Como? O tempo ndo existiria mais e tudo transitério seria apenas
mentira?

Pensar isso € turbilhdo e vertigem para esqueletos humanos, e também
um vomito para o estbmago: em verdade, sofrer de tontura é como denomino
conjecturar assim.

Chamo isso de mau e inimigo do homem: todos esses ensinamentos sobre
o uno, pleno, saciado, imével e intransitériol




Tudo intransitério — é apenas simile!49 E os poetas fingem demais. —

Mas os melhores similes devem falar do tempo e do devir: devem ser
louvor e justificacio de toda transitoriedade!

Criar — eis a grande libertacao do sofrer, e o que torna a vida leve. Mas,
para que haja o criador, ¢ necessario sofrimento, e muita transformacao.

Sim, é preciso que haja muitos amargos morreres em vossa vida, 6
criadores! Assim sereis defensores e justificadores de toda a transitoriedade.

Para ser ele proprio a crianca recém-nascida, o criador também deve
querer ser a parturiente e a dor da parturiente.

Em verdade, através de cem almas percorri meu caminho, e de cem
bercos e dores de parto. Muitas vezes me despedi, conheco as pungentes
horas finais.

Mas assim quer minha vontade criadora, meu destino. Ou, para dizé-lo
mais honestamente: € justamente esse destino — o que deseja minha vontade.

Tudo o que sente sofre comigo e estd em cadeias: mas meu querer
sempre vem como meu libertador e portador de alegria.

Querer liberta: eis a verdadeira doutrina da vontade e da liberdade —
assim Zaratustra a ensina a vos.

Nao-mais-querer e nao-mais-estimar e nao-mais-criar! Ah, fique sempre
longe de mim esse grande cansago!

Também no conhecer sinto apenas o prazer de gerar e vir a ser de
minha vontade; e, se hd inocéncia em meu conhecimento, isso ocorre porque
ha nele vontade de gerar.

Para longe de Deus e dos deuses me atraiu essa vontade; que haveria
para criar, se houvesse — deuses!

Mas para o ser humano sempre me impele minha fervorosa vontade de
criar; assim o martelo é impelido para a pedra.

O humanos, na pedra dorme uma imagem, a imagem de minhas
imagens! Ah, que ela tenha de dormir na mais dura e feia das pedras!50

Agora meu martelo investe furiosamente contra a sua prisio. A pedra
solta estilhacos; que me importa?

Quero completar isso: pois uma sombra veio até mim — a mais
silenciosa e mais leve das coisas veio um dia até mim!

A beleza do super-homem veio até mim como sombra. Ah, meus irmaos!
Que me concernem ainda — os deuses!

Assim falou Zaratustra.



Dos compassivos

Meus amigos, palavras zombeteiras chegaram até vosso amigo: “Olhai
para Zaratustra! Ele nio anda entre nés como se fossemos animais?”.

Mas seria melhor falar assim: “O homem do conhecimento anda entre os
homens como se estivesse entre animais”.

Para o homem do conhecimento, no entanto, o préprio ser humano é “o
animal de faces vermelhas”.51

Como lhe aconteceu isso? Nao seria porque frequentemente teve de se
envergonhar?

Oh, meus amigos! Assim fala o homem do conhecimento: Vergonha,
vergonha, vergonha — eis a histéria do ser humano!

E por isso o homem nobre impde a si mesmo nio envergonhar: impoe a
si mesmo ter vergonha diante de todos que sofrem.

Em verdade, nio gosto deles, os misericordiosos que sao bem-aventurados
em sua compaixao: carecem por demais de vergonha.

Se tenho de ser compassivo, nio quero que assim me chamem; e,
quando o sou, entao de preferéncia a distincia.

E também de bom grado escondo a cabeca e fujo, antes de ser
reconhecido: e vos digo para assim fazer, meus amigos!

Que o destino sempre ponha em meu caminho pessoas nio sofredoras,
como vés, e aquelas com quem eu possa ter esperanca, refeicio e mel em
comum!

Em verdade, fiz isso e aquilo pelos que sofrem: mas pareceu-me sempre
fazer melhor ao aprender a me alegrar melhor.

Desde que existem homens, o homem se alegrou muito pouco: apenas
isso, meus irmaos, €é nosso pecado original!

Se aprendemos a nos alegrar melhor, melhor desaprendemos de causar
dor nos outros e planejar dores.

Por isso lavo a minha mao que ajudou um sofredor, por isso limpo
também a minha alma.

Tendo visto o sofredor sofrer, envergonhei-me por sua vergonha; ao
ajuda-lo, ofendi gravemente seu orgulho.

Grandes obséquios ndo tornam alguém grato, mas sim vingativo; e, se o
pequeno beneficio nio é esquecido, ele vem a se tornar um verme roedor.52

“Sede esquivos no aceitar! Que seja uma distingdo a vossa aceitacaol” —
assim aconselho aos que nada t€m para presentear.

Eu, porém, sou um presenteador: de bom grado presenteio, como um
amigo aos amigos. Mas que os desconhecidos e pobres colham eles mesmos
os frutos de minha arvore: isso envergonha menos.

Mas os mendigos devem ser suprimidos! Em verdade, € irritante lhes dar
e irritante ndo lhes dar.

E assim também os pecadores e as mds consciéncias! Crede em mim,



amigos: remorsos ensinam a morder.53

O pior, no entanto, sao os pensamentos mesquinhos. Em verdade, é ainda
melhor agir mal do que pensar mesquinhamente!

Certamente direis: “O prazer nas pequenas maldades nos poupa de
alguns grandes malfeitos”. Mas nisso ndo se deve querer poupar.

Como um abscesso é o malfeito: coga, incomoda e rebenta — fala
honestamente.

“Vede, eu sou uma doenga” — assim fala o malfeito; eis a sua
honestidade.

Mas o pensamento mesquinho parece um cogumelo: rasteja, curva-se e
pretende nao estar em nenhum lugar — até que o corpo inteiro se ache
podre e murcho de tantos pequenos cogumelos.

Mas aquele que estd possuido pelo Demodnio eu cochicho estas palavras:
“E melhor que facas teu Demonio crescer! Também para i hda um caminho
para a grandez

Ah, meus irmaos! Sabe-se algo demais de cada pessoa! E algumas se
tornam transparentes para nés, mas ainda assim estamos longe de poder ver
através delas.

E dificil viver com os homens, sendo tio dificil calar.

E nao com aquele que nos € antiptico somos mais injustos, mas sim com
aquele que nada tem conosco.

Se tens um amigo que sofre, s¢ um local de repouso para seu sofrimento,
mas como um leito duro, um leito de campanha: assim lhe serds mais util.

E, se um amigo te fizer mal, dize-lhe: “Perdoo-te o que me fizeste; mas
que o tenhas feito a ti — como poderia eu perdod-lo?”.

Assim fala todo grande amor: ele supera até o perdao e a compaixdo.

Deve-se conter o proprio coragcao; pois, se o deixamos solto, logo a
cabeca também se vai!

Ah, onde foram feitas maiores tolices, no mundo, do que entre os
E o que produziu mais sofrimento no mundo do que as tolices
dos compassivos?54

Ai de todos os que amam e que nao atingiram uma altura acima de sua
compaixaol

Assim me falou certa vez o Demoni
seu amor aos homens”.

E recentemente o ouvi dizer isto: “Deus estd morto; morreu de sua
compaixio pelos homens”.

Desse modo, estais prevenidos contra a compaixao: dali ainda vird uma
pesada nuvem para os homens! Em verdade, eu conhe¢co bem os sinais do
tempo!

Mas notai também estas palavras: todo grande amor ainda se acha acima
de sua compaixao: pois ele ainda quer — criar o amadol

“Ofere¢o-me eu proprio a meu amor, e o meu proximo como eu” — eis
o que dizem todos os criadores.

Mas todos os criadores sdo duros. —

“Também Deus tem seu inferno: é




Assim falou Zaratustra.



Dos sacerdotes

E certa vez Zaratustra fez um sinal a seus discipulos e lhes falou estas
palavra

“Ali estio sacerdotes: e, embora sejam meus inimigos, passai por eles em
siléncio e com a espada na bainha!

Também entre eles hd herdis; muitos deles sofreram muito —: assim,
querem fazer outros sofrer.

Eles sao maus inimigos: nada é mais vingativo do que sua humildade. E
suja-se facilmente aquele que os ataca.

Mas meu sangue € aparentado ao deles; e quero que meu sangue seja
honrado também no deles.” —

Ap0s haverem passado, Zaratustra foi tomado pela dor; e nio muito
tempo havia lutado com sua dor, quando se ergueu e pos-se a falar:

Esses sacerdotes me causam pena. Também me ofendem o gosto; mas
0 é o minimo, desde que me acho entre os homens.
Mas eu sofri e sofro com eles: para mim, sio prisioneiros e homens

marcados. Aquele a quem chamam Redentor lhes pos cadeias: —

Cadeias de falsos valores e palavras ilusorias! Ah, se alguém os redimisse
de seu Redentor!55

Numa ilha acreditaram certa vez aportar, ao serem arrastados pelo mar;
mas olha, era um monstro adormecido!

Falsos valores e palavras ilusorias: eis os piores monstros para os mortais
— longamente dorme neles a fatalidade, e espera.

Mas enfim chega, desperta, come e engole os que sobre ela construiram
choupanas.

Oh, observai as choupanas que esses sacerdotes construiram! Chamam de
igrejas essas cavernas de cheiro adocicado.

Oh, essa luz falseada, esse ar abafado! Ali, onde a alma nio pode — voar
até suas alturas!

Mas, em vez disso, sua fé ordena: “Subi de joelhos a escada, 6
pecadores!”.56

Em verdade, prefiro ainda ver o homem sem vergonha do que os olhos
contorcidos da vergonha e devogio deles!

Quem criou tais cavernas e degraus de peniténcia? Nao foram aqueles
que queriam se esconder e se envergonhavam diante do céu puro?

E, apenas quando o céu puro novamente olhar através de tetos destruidos
e para a grama e as papoulas-vermelhas junto aos muros destruidos, — eu
novamente voltarei meu cora¢ao para as moradas desse Deus.

Chamaram Deus ao que os contradizia e lhes causava dor: e, em
verdade, havia muito de heroico em sua adoracaol

E nao souberam amar seu Deus de outra forma senio pregando na cruz
o ser humano!




Como cadiveres pensaram eles em viver, de preto vestiram seu cadaver;
também em suas falas eu sinto o mau cheiro das camaras mortudrias.

E quem vive préximo a eles vive perto de negros lagos, onde o agourento
sapo canta com doce melancolia.

Cangoes melhores eles teriam de me cantar, para que eu aprendesse a
acreditar em seu Redentor: os discipulos deste teriam de me parecer mais
redimidos!

Nus eu desejaria vé-los: pois a beleza deveria pregar peniténcia. Mas a
quem persuadiria essa aflicio mascarada?

Em verdade, seus redentores mesmos nao vieram da liberdade e do
sétimo céu da liberdade! Em verdade, eles mesmos nunca andaram sobre os
tapetes do conhecimento!

O espirito desses redentores era feito de lacunas; mas em cada lacuna
haviam posto sua ilusdo, seu tapa-buraco, que chamavam de Deus.

Em sua compaixio se afogara seu espirito, e, quando se inflavam e
inchavam de compaixdo, sempre boiava na superficie uma grande tolice.

Zelosamente e aos gritos empurravam seu rebanho sobre a sua estreita
ponte: como se houvesse uma tnica ponte para o futuro! Em verdade,
também esses pastores contavam ainda entre as ovelhas!

Espiritos pequenos e vastas almas tinham esses pastores: mas, meus
irmaos, que pequenos paises nio foram até agora também as almas mais
vastas!

Sinais de sangue inscreveram no caminho que percorreram, e sua tolice
ensinou que a verdade se prova com o sangue.57

Mas o sangue € a pior testemunha da verdade; o sangue envenena
inclusive a mais pura doutrina, tornando-a loucura e 6dio nos coragoes.

E, se alguém caminha sobre o fogo por sua doutrina — o que prova isso?
Mais vale, isto sim, que a nossa doutrina venha de nossa propria chamal

Coragdo quente e cabega fria: quando estes se encontram, surge o vento
impetuoso, o “Redentor”.

Em verdade, houve homens maiores e de mais alto nascimento do que
esses que o povo chama redentores, esses impetuosos ventos que arrebatam!

E de homens ainda maiores do que todos os redentores ainda tereis de ser
redimidos, 6 irmaos, se quiserdes achar o caminho para a liberdade!

Jamais houve um super-homem. Ambos eu vi nus, 0 maior e 0 menor
dos homens: —

Demasiado semelhantes ainda sio um ao outro. Em verdade, também o
maior de todos me pareceu — demasiado humano!

Assim falou Zaratustra.



Dos virtuosos

Com trovoes e celestes fogos de artificio € que se deve falar aos sentidos
frouxos e adormecidos.

Mas a voz da beleza fala suavemente: insinua-se apenas nas almas mais
alertas.

Suavemente estremeceu hoje meu escudo e sorriu para mim; este é o
sagrado riso e tremor da beleza.

De v6Gs, virtuosos, riu hoje minha beleza. E assim chegou sua voz até
mim: “Eles querem ainda — ser pagos!”.

Ainda quereis ser pagos, 6 virtuosos! Quereis recompensa pela virtude,
céu pela terra e eternidade por vosso hoje?

E agora vos irritais comigo por ensinar que ndo existe um tesoureiro
pagador? E, em verdade, nio ensino sequer que a virtude é sua propria
recompensa.

Ah, esta é minha tristeza: no fundo das coisas foram mentirosamente
introduzidos a recompensa e o castigo — e agora também no fundo de vossas
almas, 6 virtuosos!

Mas minha palavra, semelhante ao focinho do javali, revolvera o fundo de
vossas almas; uma relha de arado serei para vos.

Todos os segredos de vosso fundo virao a luz; e, quando estiverdes
deitados ao sol, cavoucados e despedacados, também vossa mentira estard
separada de vossa verdade.

Pois ¢ esta a vossa verdade: sois demasiado /impos para a sujeira das
palavras “vinganca”, “castigo”, “recompensa”, “retribuicao”.

Amais vossa virtude como a mae ao filho; mas desde quando uma mae
quis ser paga por seu amor?

Vossa virtude € o mais querido em vés mesmos.58 A ansia do anel habita
em vos: alcancar novamente a si mesmo, para isso luta e gira cada anel.

E semelhante a estrela que se apaga é toda obra de vossa virtude:
sempre sua luz estd a caminho e viaja — e quando deixara de estar a
caminho?

Assim a luz de vossa virtude se acha a caminho, mesmo quando a obra
esta feita. Pode estar esquecida e morta: seu raio de luz continua a viver e
viajar.

O fato de vossa virtude ser vés mesmos e ndo algo alheio, uma pele,
uma coberta: eis a verdade do fundo de vossas almas, 6 virtuosos! —

Mas hd aqueles para os quais a virtude é o espasmo sob o acoite: e ja
ouvistes demais os seus gritos!

E hd outros que chamam virtude ao afrouxamento de seus vicios; e,
quando seu 6dio e seu ciime estiram os membros, sua “justica” acorda e
esfrega os olhos sonolentos.

E hd outros que sio puxados para baixo: seus demonios os puxam. Mas,




quanto mais afundam, tanto mais lhes cintilam os olhos e o desejo por seu
Deus.

Ah, também seus gritos chegaram aos vossos ouvidos, 6 virtuosos: “O que
eu ndo sou, isso €, para mim, Deus e virtude!”.

E hd outros que vém pesados e aos guinchos, como carrogas a carregar
pedras numa descida: falam muito em dignidade e virtude — chamam a seus
freios de virtude!

E ha outros que sio como relégios simples a que se deu corda: fazem seu
tique-taque e pretendem que se chame virtude — ao tique-taque.

Na verdade, com esses me divirto: onde eu encontrar esses reldgios, lhes
darei corda com minha zombaria; e deverao ainda ronronar!

E outros tém orgulho de seu punhado de justica e em nome dela
cometem ultrajes contra todas as coisas: de modo que o mundo se afoga em
sua injustica.

Ah, como lhes fica mal na boca a palavra “virtude™ E, quando dizem
“sou justo”, soa sempre igual a “estou vingado!”.59

Com sua virtude querem arrancar os olhos dos inimigos; e se erguem
apenas para rebaixar os outros.

E ha também aqueles que ficam em seu pantano e falam de dentro do
canico: “Virtude — ¢ ficar quieto no pantano.

Nao mordemos ninguém e evitamos quem quer morder; e em tudo temos
a opinido que nos € dada.”

E hd também aqueles que amam gestos e pensam: Virtude ¢ uma
espécie de gesto.

Seus joelhos sempre rezam, e suas maos louvam a virtude, mas seu
coracao nada sabe disso.

E hi também aqueles que consideram virtude dizer: “Virtude é
necessdria”; mas no fundo acreditam apenas que a policia é necessaria.

? alguns, que nao podem ver o que hd de elevado nos homens, chamam
de virtude o fato de verem muito de perto o que neles é baixo: assim,
chamam virtude a seu mau-olhado.

E alguns querem ser edificados e erguidos e chamam a isso virtude:
enquanto outros querem ser lancados para cima — e também a isso chamam
virtude.

E desse modo quase todos acreditam participar da virtude; e cada qual
pretende, no minimo, conhecer o “bem” e o “mal”.

Mas Zaratustra nio veio para dizer a todos esses mentirosos e tolos: “Que
sabeis v0s sobre a virtude? Que podieis saber sobre a virtude?” —

E sim para que vés, meus amigos, ficasseis cansados das velhas palavras
que aprendestes dos mentirosos e tolos:

Cansados das palavras “recompensa”, “retribui¢ao”, “castigo”, “vinganc¢a
com justica”. —

Cansados de dizer: “Para uma a¢ao ser boa, é preciso ser desinteressada”.

Ah, meus amigos! Que o vosso ser esteja na acao como a mae no filho:
sejam estas as vossas palavras sobre a virtude!

Em verdade, tirei de vés cem palavras e os brinquedos favoritos de vossa




virtude; e agora vos irritais comigo como se irritam as criangas.

Elas brincavam junto ao mar — entao chegou uma onda e levou-lhes o
brinquedo para o fundo: agora choram.

Mas a mesma onda devera lhes trazer novos brinquedos e langar a sua
frente novas conchas coloridas!

Desse modo serdo consoladas; e, tal como elas, também vés, meus
amigos, tereis vosso consolo — e novas conchas coloridas! —

Assim falou Zaratustra.



Da gentalha

A vida é manancial de prazer; mas, onde bebe também a gentalha, todas
as fontes sao envenenadas.

Sou afeicoado ao que é limpo; mas ndo gosto de ver os dentes
arreganhados e a sede dos impuros.

Eles lancaram o olhar para dentro da fonte: agora o brilho do seu
repugnante sorriso me sobe da fonte.

A dgua sagrada eles envenenaram com sua lascivia: e, ao chamarem de
prazer seus sonhos imundos, envenenaram também as palavras.

A chama se aborrece, quando eles poem no fogo seus coragdes umidos; o
proprio espirito ferve, quando a gentalha se aproxima do fogo.

Adocicado e maduro demais fica o fruto em suas maos: seu olhar torna
fragil e seca a arvore frutifera.

E alguns que se afastaram da vida afastaram-se apenas da gentalha: nio
queriam partilhar fonte, chama e fruto com a gentalha.

E alguns que foram para o deserto e passaram sede com animais de
rapina queriam apenas nao sentar-se em torno da cisterna com sujos
cameleiros.

E alguns que vieram como exterminadores e como granizo para os
campos de frutos queriam apenas pdr o pé na garganta da gentalha e assim
lhe fechar a goela.

E nao foi esse o bocado em que eu mais engasguei, saber que a vida
mesma necessita de inimizade, mortes e cruzes de martirio: —

Mas sim perguntei, um dia, e quase sufoquei com minha pergunta: Como?
A vida também necessita da gentalha?

Sao necessarias fontes envenenadas, fogos malcheirosos, sonhos
emporcalhados e vermes no pao da vida?

Nzo o meu 6dio, mas 0 meu nojo devorou-me faminto a vida! Ah, cansei-
me frequentemente do espirito, quando vi também a gentalha com espirito.

E aos dominadores voltei as costas, ao ver o que chamam de dominar:
regatear e mercadejar pelo poder — com a gentalha!

Entre povos de idioma estrangeiro vivi, com ouvidos tapados: para que a
lingua do seu regatear continuasse estrangeira para mim, e seu mercadejar
pelo poder.

E prendendo o nariz percorri, mal-humorado, todo o ontem e hoje: em
verdade, todo o ontem e hoje fede a gentalha que escreve!

Como um aleijado que se tornou surdo, cego e mudo: assim vivi muito
tempo, para nao viver com a gentalha do poder, da escrita e do prazer.

Penosamente meu espirito subiu degraus, e cuidadosamente; esmolas de
prazer foram seu bdlsamo; com a bengala a vida se arrastou para o cego.

Que me aconteceu, afinal? Como me salvei do nojo? Quem rejuvenesceu
meu olhar? Como voei até as alturas onde nenhuma gentalha senta mais junto




a fonte?

Meu préprio nojo me deu asas e o dom de descobrir dgua? Em verdade,
tive de voar 2 mais elevada altura para reencontrar o manancial do prazer!

Oh, encontrei-o, meus irmaos! Aqui, na mais elevada altura, brota para
mim o manancial do prazer! E existe uma vida de que nenhuma gentalha
bebe juntamente!

Jorras quase impetuosa demais para mim, fonte de prazer! E com
frequéncia esvazias novamente o copo, querendo enché-lo!

E devo ainda aprender a me acercar mais modestamente de ti:
impetuoso demais flui o0 meu cora¢io ao teu encontro: —

Meu coragdo, no qual arde meu verdo, breve, quente, melancdlico,
sobrefeliz: como anseia por teu frescor meu coragao-verao!

Foi-se a hesitante aflicio de minha primavera! Foi-se a maldade de meus
flocos de neve em junho!

Um verdo na mais elevada altura, com frias fontes e bem-aventurada
quietude: vinde, amigos, para que mais bem-aventurada ainda se torne a
quietude!

Pois esta ¢ nossa altura e nossa pitria: aqui vivemos, de maneira
demasiado alta e arriscada para todos os impuros e sua sede.

Apenas langai vosso puro olhar ao manancial do meu prazer, 6 amigos!
Como poderia ele turvar-se por isso? Em resposta, sorrird para vos com a
sua pureza!

Na drvore Futuro construamos nosso ninho; a n
trardo alimento nos bicos!

Nao alimento que também os impuros pudessem comer, na verdade!
Pensariam estar comendo fogo e queimariam suas bocas!

Em verdade, aqui nio mantemos moradias para os impuros! Para seus
corpos nossa felicidade seria uma caverna de gelo, e para seus espiritos
também!

E como fortes ventos desejamos viver acima deles, vizinhos das dguias,
vizinhos da neve, vizinhos do sol: assim vivem os fortes ventos.

E como um vento quero um dia soprar entre eles, e com meu espirito
tirar-lhes o folego do espirito: assim deseja meu futuro.

Em verdade, um forte vento € Zaratustra para todas as baixuras; e este
conselho oferece ele aos inimigos e a todos que cospem e escarram:
“Guardai-vos de cuspir contra o vento!”.

solitdrios, dguias nos

Assim falou Zaratustra.



Das tardntulas

Olha, eis a caverna da tarintula! Queres ver ela mesma? Aqui estd sua
teia: toca-a, para que trema.

Ai vem ela de bom grado: bem-vinda, tarantula! Em teu dorso se acha,
negro, teu tridngulo e emblema; e sei também o que se acha em tua alma.

Vinganca trazes na alma: onde mordes, cresce uma crosta negra; com
vinganga teu veneno faz a alma girar!

Entdo falo convosco por imagens, vés que fazeis rodar a alma, vés,
pregadores da igualdade!60 Tarintulas sois para mim, e seres ocultamente
vingativos!

Mas porei a mostra vossos pontos ocultos: por isso vos rio no rosto minha
risada das alturas.

Por isso rasgo vossa teia, para que vossa raiva vos faca deixar vc
caverna de mentiras e vossa vinganca pule de trds de vossa palavra

Pois que o homem seja redimido da vinganga: isso é, para mim, a ponte
para a mais alta esperanca e um arco-iris apds longos temporais.

Mas as tarintulas querem outra coisa, sem ddvida. “Precisamente isto é
justica para nds, que o mundo seja tomado pelos temporais de nossa
vinganga” — assim falam umas com as outras.

“Vingan¢a vamos praticar, e difamacao de todos que nio sao iguais a
nés” — assim juram os cora¢des das tardntulas.

“E ‘vontade de igualdade’ — esse mesmo serd doravante o nome para
‘virtude’; e contra tudo que tem poder levantaremos nosso grito!”

O pregadores da igualdade, é o delirio tirinico da impoténcia que assim
grita em vés por “igualdade”; vossos mais secretos desejos tiranicos assim se
disfarcam em palavras de virtude!

Magoada presun¢ao, inveja contida, talvez presuncio e inveja de vossos
pais: irrompem de dentro de vés como chama e delirio de vinganga.

O que o pai silenciou vem a falar no filho; e muitas vezes vi o filho como
o segredo revelado do pai.

Assemelham-se aos entusiastas: mas nao € o coracdo que os entusiasma
— e sim a vinganca. E, quando se tornam refinados e frios, ndo ¢ o espirito,
mas a inveja que os torna refinados e frios.

Seu ardente zelo os leva inclusive as sendas dos pensadores; e esta é a
marca de seu ardente zelo — sempre vao longe demais: de modo que seu
cansaco tem de afinal se deitar e dormir sobre a neve.

Em cada um de seus lamentos ressoa a vingang¢a, em cada um de seus
elogios ha injiria; e ser juiz lhes parece a bem-aventuranca.

Mas assim vos aconselho, meus amigos: desconfiai de todos aqueles em
quem o impulso de castigar é poderoso!

E gente de md espécie e origem; seus rostos mostram o verdugo e o
sabujo.




Desconfiai de todos aqueles que falam bastante de sua justica! Na
verdade, em sua alma nao falta apenas mel.

E, quando eles se denominam “os bons e justos”, ndo esquecais que para
fariseus nada lhes falta senio — poder!

Meus amigos, nao desejo ser misturado e confundido com outros.

Ha aqueles que pregam a minha doutrina da vida: e ao mesmo tempo
sao pregadores da igualdade e tarantulas.

Elas falam a favor da vida, essas aranhas venenosas, embora estando em
suas cavernas, afastadas da vida: com isso querem ferir.

Com isso querem ferir aqueles que agora detém o poder: pois entre esses
a pregac¢do da morte ainda se encontra mais em casa.

Se fosse diferente, as tarintulas ensinariam coisa diferente: e outrora
foram justamente elas os melhores caluniadores do mundo e queimadores de
hereges.

Com esses pregadores da igualdade nio quero ser misturado e
confundido. Pois assim me fala a justica: “Os homens nio sao iguais”.

E tampouco deverdo sé-lo! Que seria meu amor ao super-homem, se eu
falasse outra coisa?

Por mil pontes e passarelas deverio eles afluir para o futuro, e cada vez
mais guerras e desigualdades havera entre eles: assim me leva a falar meu
grande amor!

Inventores de imagens e fantasmas se tornardo em suas inimizades, e
com suas imagens e fantasmas ainda travardo entre si a luta supremal

Bom e mau, rico e pobre, grande e pequeno e todos os nomes dos
valores: serdo armas e ressonantes sinais de que a vida sempre tem de
superar a si mesma!

Em direcio as alturas, com pilares e degraus, quer construir-se a vida
mesma: para vastas distincias quer olhar, e para fora, em busca de bem-
aventuradas belezas — por isso necessita de alturas!

E, porque necessita de alturas, necessita de degraus e da oposicao entre
os degraus e os que sobem! Subir quer a vida e, subindo, superar-se.

Olhai, meus amigos! Aqui onde se acha a caverna da tarantula, erguem-
se as ruinas de um antigo templo, — olhai para elas com olhos iluminados!

Em verdade, quem outrora aqui edificou seus pensamentos em pedra
conhecia o mistério de toda vida como o mais sidbio dos homens!

Que hd luta e desigualdade até na beleza e guerra pelo poder e o
predominio: isso ele aqui nos ensina, no mais claro simbolo.

Como abdbadas e arcos aqui divinamente se interceptam em combate:
como pelejam entre si com luz e sombra, esses divinos pelejadores —

De maneira assim bela e segura sejamos também inimigos, meus amigos!
Divinamente pelejemos uns contra os outros! —

Ail Fis que me mordeu a tarintula, minha velha inimiga! Divinamente
bela e segura ela mordeu-me o dedo!

“Deve haver castigo e justica” — assim pensa ela: “aqui ele nio cantara
impunemente em louvor da inimizade!”

Sim, ela se vingou! E, ai de mim! Agora, com vinganca também fara




minha alma girar!

Para que eu ndo gire, meus amigos, prendei-me firmemente a esta
coluna! Ainda preferirei ser um estilita a um turbilhdio de vinganca.61

Em verdade, Zaratustra nio € turbilhdio ou ciclone; e, se é um dangarino,
jamais dancard a tarantelal62 —

Assim falou Zaratustra.



Dos sibios famosos

Servistes a0 povo e a supersticao do povo, sibios famosos — e ndo a
verdade! E justamente por isso fostes venerados.

E também por isso foi tolerada vossa descrenca, porque era uma graga e
um rodeio para chegar ao povo. Desse modo o senhor deixa os escravos a
vontade e até se deleita com sua petulancia.

Mas aquele odiado pelo povo como um lobo pelos cies é o espirito livre,
o inimigo dos grilhdes, o nao adorador, o que habita as florestas.

Cagd-lo de seu reflgio — isto sempre foi, para o povo, “senso de justica”™
contra ele sempre agula os cdes de dentes mais afiados.

“Pois a verdade estd aqui — nio estd aqui o povo? Ai daqueles que
procuram!” — & o que se diz desde sempre.

Querieis justificar vosso povo em sua veneracdo: a isso chamastes
“vontade de verdade”, 6 sabios famosos!

E vosso coragao sempre falou a si mesmo: “Eu vim do povo; de 1
também me veio a voz de Deus”.

Teimosos e prudentes como o asno, assim sempre fostes, como
advogados do povo.

E mais de um poderoso, que queria andar bem com o povo, atrelou
diante de seus cavalos — um pequeno asno, um sibio famoso.

E agora eu gostaria, 6 sibios famosos, que afinal despisseis inteiramente a
pele de ledol

A pele do animal de rapina, sarapintada, e a juba daquele que busca,
explora, conquista!

Ah, para que eu chegue a acreditar em vossa “veracidade”, deveis
primeiramente partir vossa vontade veneradora.

Veraz — assim chamo aquele que vai para desertos sem deuses e que
partiu seu corag¢ao venerador.

Na areia amarela e queimado do sol, olha de soslaio, sedento, para as
ilhas ricas em fontes, onde seres vivos descansam sob drvores escuras.

Mas sua sede ndo o convence a se tornar como esses confortiveis: pois
onde hd odsis hd também imagens de idolos.

Faminta, violenta, solitiria, sem deus: assim quer a si mesma a vontade
leonina.

Livre da felicidade do servo, redimida de deuses e adoracoes, destemida e
temivel, grande e solitiria: assim é a vontade do veraz.

No deserto moraram desde sempre os verazes, os espiritos livres, como
senhores do deserto; mas nas cidades moram os bem nutridos, famosos sabios
— os animais de tiro.

Pois sempre puxam, como asnos — a carroga do povol

Nio que eu me irrite com eles por isso: mas para mim continuam
servidores e arreados, ainda que resplendam com arreios de outro.




E muitas vezes foram bons serventes, dignos de louvor. Pois assim fala a
virtude: “Se tens de servir, procura aquele a quem sejas mais til!

O espirito e a virtude de teu senhor devem crescer pelo fato de o
servires: assim, tu mesmo crescerds com seu espirito e sua virtude!”

E, em verdade, 6 sibios famosos, 6 serventes do povo! Vos mesmos
crescestes com o espirito e a virtude do povo — e o povo, através de vos!
Em vossa honra o digo!

Mas permaneceis povo também em vossas virtudes, povo com olhos
fracos — povo que ndo sabe o que ¢ espirito!

Espirito € a vida que corta na propria vida: no préprio sofrimento
aumenta o proprio saber — sabieis isso?

E a felicidade do espirito é esta: ser ungido e consagrado vitima de
sacrificio com lagrimas — sabieis isso?

E a cegueira do cego e seu buscar e tatear deverao testemunhar o poder
do sol para o qual ele olhou63 — sabieis isso?

E com as montanhas o homem do conhecimento deve aprender a
construir E pouco que o espirito mova montanhas — sabieis isso?

Conheceis apenas as centelhas do espirito: mas nio vedes a bigorna que
ele é nem a crueldade do seu martelo!

Em verdade, nio conheceis o orgulho do espiritol E menos ainda
suportarieis a modéstia do espirito, se ela um dia quisesse falar!

E jamais pudestes lan¢ar vosso espirito num fosso de neve: nido sois
quentes o bastante para issol Assim, nio conheceis tampouco os éxtases de
sua frieza.

Em tudo, porém, agis com excessiva familiaridade com o espirito; e
muitas vezes fizestes da sabedoria um abrigo e hospital para poetas ruins.

Nio sois dguias; assim, tampouco experimentastes a felicidade que ha no
terror do espirito. E quem nido é pdssaro nio deve permanecer sobre os
abismos.

Vés me pareceis mornos: mas todo conhecimento profundo corre frio.64
Sao gélidas as mais intimas fontes do espirito: bilsamos para maos quentes e
para os que agem com ardor.

Af estais, honrados, tesos e aprumados, 6 sibios famosos! — nao vos
impele nenhum forte vento e vontade.

Nao vistes jamais uma vela sobre o mar, redonda, inflada e tremendo a
impetuosidade do vento?

Semelhante a vela, tremendo a4 impetuosidade do vento, vai minha
sabedoria sobre o mar — minha selvagem sabedoria!

Mas vés, serventes do povo, vés, sibios famosos, — como poderieis ir
junto comigo? —

Assim falou Zaratustra.



O canto noturno

E noite: falam agora mais alto todas as fontes que jorram. E também
minha alma é uma fonte que jorra.

E noite: despertam somente agora todos os cantos dos que amam. E
também minha alma é o canto de alguém que ama.

Hd em mim algo insaciado, insacidvel, que deseja se pronunciar. Uma
ansia de amor se acha em mim, e ela mesma fala a linguagem do amor.

Luz eu sou: ah, quisera eu fosse noite! Mas esta ¢ a minha solidio: estar
cingido de luz.

Ah, quisera eu fosse escuro e noturnal! Como desejaria sugar do peito da
luz!

E ainda vos desejaria abencoar, pequenos lumes estelares e vaga-lumes la
no altol — e ser venturoso por vossas dadivas de luz.

Mas eu vivo em minha luz propria, sorvo de volta em mim as chamas
que de mim saem.

Nio conhego a felicidade de quem recebe; e muitas vezes sonhei que
roubar serd mais venturoso que receber.65

Esta é a minha pobreza: que minha mao jamais descansa de presentear;
esta ¢ a minha inveja: ver olhos expectantes e as iluminadas noites do anseio.

O desventura dos dadivosos! O escurecer do meu sol! O ansia de ansiar!
O fome na saciedade!

Eles recebem de mim: mas ainda toco sua alma? Hd um abismo entre
dar e receber; e o menor abismo é o dltimo a se transpor.

Uma fome nasce da minha beleza: gostaria de magoar aqueles que
ilumino, de assaltar os que presenteio: — assim tenho fome de maldade.

Retirar a mao quando uma mao ji se estende para ela; semelhante a
cachoeira, que ainda na queda hesita, — assim tenho fome de maldade.

Tal vinganga medita minha plenitude, tal perfidia brota de minha solidao.

Minha ventura ao presentear morreu ao presentear, minha virtude
cansou-se de si mesma em seu excesso!

Aquele que costuma presentear, seu perigo ¢ perder o pudor; aquele que
costuma repartir, sua mao e seu cora¢ao tém calos de repartir.

Meu olho ja ndo lacrimeja ante o pudor dos que pedem; minha mao
tornou-se dura demais para sentir o tremor das maos cheias.

Para onde foram as ligrimas de meus olhos e a penugem de meu
coracao? O solidio dos dadivosos! O siléncio dos luminosos!

Muitos séis circulam nos espagos ermos: para tudo que é escuro falam
com sua luz — para mim silenciam.

Oh, esta € a hostilidade da luz ao luminoso: impiedosa percorre ela suas
orbitas.

In]usto para com o luminoso no mais fundo de seu coracio, frio para
com 0s sOis — assim anda cada sol.




Como uma tempestade voam os séis em suas orbitas, seguem sua
vontade inexordvel: esta € a sua frieza.

O seres escuros, noturnais, somente vos retirais calor do que é luminoso!
Somente vés bebeis balsamo e leite dos tberes da luz!

Ah, hi gelo ao meu redor, minha mao se queima ao tocar no gelado! Ah,
ha sede em mim, e ela arde por vossa sede!

E noite: ah, que eu tenha de ser luz! E sede do que é noturno! E solidiol

E noite: como uma nascente agora irr()mpc meu anseio — falar é meu
anseio.
noite: falam agora mais alto todas as fontes que jorram. E também
minha alma é uma fonte que jorra.

E noite: despertam somente agora todos os cantos dos que amam. E
também minha alma é o canto de alguém que ama.

Assim cantou Zaratustra.



O canto da danca

Certo dia, ao anoitecer, Zaratustra andava pela floresta com seus
discipulos; e, quando buscava uma fonte, eis que chegou a um verde prado,
silenciosamente rodeado de drvores e arbustos. Nele havia garotas que
dancavam entre si. Tdo logo reconheceram Zaratustra, interromperam a
danga; mas Zaratustra se aproximou com gestos amigaveis e lhes disse estas
palavras

“Nao interrompais a danca, graciosas garotas! Nao é um desmancha-
prazeres com o olhar ruim que vos chega, nem um inimigo das garotas.

Sou 0 advogado de Deus perante o Diabo: mas este € o espirito de
gravidade. Como poderia eu, 6 leves criaturas, ser inimigo das dancas divinas?
Ou dos pés de mogas com belos tornozelos?

E certo que sou uma floresta ¢ uma noite de drvores escuras: mas quem
nio receia minha escuridio, também encontra rosas sob os meus ciprestes.

E também encontra o pequeno deus que ¢ o favorito das mogas: junto a
fonte se acha ele deitado, em siléncio, de olhos fechados.

Na verdade, em pleno dia ele adormeceu, o mandriaol Terd corrido
demais em busca de borboletas?

Nio vos zangueis comigo, 6 belas dangarinas, se eu disciplinar um pouco
o pequeno deus! Ele vai gritar certamente, e chorar — mas é de rir até
quando chora!

E com lagrimas nos olhos ele vos pedird uma danga; e eu proprio
entoarei um canto para a sua danga:

Um canto para dancar e zombar do espirito de gravidade, do meu
altissimo e poderosissimo Diabo, do qual dizem ser ‘o senhor do mundo’.”66

E eis o canto que Zaratustra entoou, enquanto Cupido e as mogas
dangavam:

Em teus olhos olhei hi pouco, 6 vida! E parecia que eu afundava no
insondivel.

Mas me puxaste para fora com anzol de outro; e riste zombeteira,
quando te chamei insondavel.

“E o que dizem todos os peixes”, falaste; “o que eles nio sondam é
insonddvel.

Mas sou apenas inconstante e selvagem, e em tudo uma mulher, e nio
sou virtuosa:

Embora eu seja chamada por vés, homens, ‘a profunda’, ou ‘a fiel’, ‘a
eterna’, ‘a misteriosa’.

Mas vés nos presenteais sempre com as proprias virtudes — ah,
virtuosos!”




Assim riu ela, a inacreditivel; mas eu jamais acredito nela e em seu riso,
quando fala mal de si mesma.

E, quando falei a sés com minha selvagem sabedoria, disse-me esta,
aborrecida: “Tu queres, desejas, amas, apenas por isso louvas a vida!”.

Quase respondi mal e disse a verdade aquela aborrecida; e nio se pode
responder pior do que quando se “diz a verdade” a sua propria sabedoria.

Assim estdo as coisas entre n6s trés. No fundo amo apenas a vida — e,
na verdade, sobretudo quando a detesto!

Mas que eu seja bom com a sabedoria, e frequentemente bom demais:
isso vem de que ela me recorda demais a vida!

Tem seus olhos, seu riso e até sua dourada varinha de pescar: que posso
fazer, se as duas tanto se parecem?

E, quando, certa vez, a vida me perguntou: Quem € essa entdo, a
sabedoria? — eu respondi sofregamente: “Oh, sim, a sabedoria!

Temos sede dela e niao nos saciamos, olhamos através dos véus,
agarramos através das redes.

E bonita? Que sei eu! Mas as mais velhas carpas ainda sio fisgadas com
cla.

E inconstante e teimosa; muitas v
a contrapelo.

Talvez seja ma e falsa, e em tudo uma fémea; mas, quando fala mal de
si mesma, € entdo que mais seduz.”

Quando falei isso a vida, ela riu maldosamente e fechou os olhos. “De
quem falas?”, perguntou, “de mim, certamente?

E, ainda que tivesses razio — dizer-me isso assim na cara! Mas agora
fala também de tua sabedoria!”

Ah, e abriste novamente os olhos, amada vida! E pareceu-me que eu
novamente afundava no insondivel. —

2zes a vi morder os labios e pentear-s

Assim cantou Zaratustra. Mas, quando a danca chegou ao fim e as mogas
partiram, ele se entristeceu.

Ha muito o sol se pos, disse afinal; o prado estd imido, e um frio vem
dos bosques.

Algo desconhecido estd ao meu redor, e olha pensativo. Como? Ainda
vives, Zaratustra?

Por qué? Para qué? Com qué? Para onde? Onde? Como? Nao ¢ tolice ainda
viver? —

Ah, meus amigos, € a noite que assim pergunta dentro de mim. Perdoai-
me a minha tristeza!

Fez-se noite: perdoai-me que se fez noite!

Assim falou Zaratustra.



O canto dos sepulcros

“Ali esta a ilha dos sepulcros, a silenciosa; ali também se acham os
sepulcros de minha juventude. Para 1a quero levar uma sempre verde coroa
da vida.”

Assim decidindo em meu coragao, atravessei 0 mar. —

O imagens e apari¢oes de minha juventude! O olhares de amor,
momentos divinos! Morrestes depressa para mim! Hoje me lembro de vés
como de meus mortos.

De vés, meus mortos queridissimos, vem-me um doce aroma, que desata
o coragao e as lagrimas. Em verdade, ele abala e solta o coracao do
navegador solitario.

Sou ainda 0 homem mais rico e mais invejavel — eu, o mais solitariol
Porque vos tive, e vés ainda me tendes. Dizei: a quem, como a mim, cairam
nas maos esses jambos?

Ainda sou herdeiro e canteiro de vosso amor, florescendo, em vossa
memoria, de virtudes agrestes e coloridas, 6 mais que amados!

Ah, nés fomos feitos para permanecer proximos, suaves e estranhas
maravilhas; nio como timidos pdssaros viestes a mim e ao meu desejo —
nao, viestes como confiantes aquele que confia!

Sim, feitos para a fidelidade, como eu, e para meigas eternidades; agora
devo denominar-vos de acordo com vossa infidelidade, 6 olhares e momentos
divinos: nenhum outro nome aprendi ainda.

Em verdade, depressa demais morrestes para mim, fugitivos. Mas nio me
fugistes, nem eu vos fugi: somos inocentes um para o outro em nossa
infidelidade.

Para matar a mim estrangularam a vés, passaros canoros de minhas
esperangas! Sim, contra vés, queridissimos, a maldade sempre langou flechas
— para atingir meu coragdo!

E atingiu! Pois sempre fostes meu bem mais querido, minha possessao e o
que me possuia; por isso tivestes de morrer jovens e cedo demais!

Contra 0 que eu possuia de mais vulnerdvel foi lancada a flecha: isso
éreis vos, cuja pele é como uma penugem e, mais ainda, como o sorriso que
morre a um simples olhar!

Mas esta palavra quero dizer a meus inimigos: que sao todos os
homicidios, comparados ao que me fizestes?

Fizestes algo pior do que qualquer homicidio; tirastes de mim o que é
irrecuperdvel: — assim vos falo, meus inimigos!

Assassinastes as visoes e as amadas maravilhas de minha juventude!
Tirastes de mim meus companheiros, os espiritos bem-aventurados! Em sua
memoria deponho esta coroa e esta maldi¢ao.

Esta maldi¢ao contra vés, meus inimigos! Pois abreviastes o que para
mim era eterno, como um som que se despedaca na noite frial Quase como




um relampejo de olhos divinos chegou até mim — como um momento!

Assim falou minha pureza um dia, em boa hora: “Divinos serdo para
mim todos os seres”.

Entao me assaltastes com sujos fantasmas; ah, para onde fugiu aquela boa
hora?

Sagrados serdo para mim todos os dias” — assim falou, um dia, a
pureza de minha juventude: em verdade, a fala de uma gaia sabedoria!67

Mas entdo, 6 inimigos, roubastes minhas noites e as vendestes a insone
aflicao: ah, para onde fugiu aquela gaia sabedoria?

Um dia ansiei por felizes augtrios de pdssaros: entio me pusestes no
caminho uma coruja-monstro, um ser repelente. Ah, para onde fugiu entao
meu terno anseio?

Um dia jurei renunciar a todo nojo: entdo transformastes meus proximos
e vizinhos em pustulas. Ah, para onde fugiu meu mais nobre juramento?

Como cego percorri caminhos bem-aventurados um dia: entdo jogastes
imundicie no caminho do cego: e agora o enoja68 sua velha trilha de cego.

E, quando fiz 0 que me era mais dificil e festejei a vitéria de minhas
superagoes: entdo fizestes os que me amavam gritar que eu os feria mais que
nunca.

Em verdade, este foi sempre o vosso agir: estragastes meu melhor mel e
o zelo de minhas melhores abelhas.

Sempre enviastes os mais insolentes mendigos para a minha caridade;
em torno de minha compaixao juntastes sempre os desavergonhados
incorrigiveis. Assim feristes minha virtude em sua fé.

E, dando eu em sacrificio 0 que me era mais sagrado, rapidamente vossa
“devocao” The punha ao lado suas mais gordas oferendas: de modo tal que nos
fumos de vossa gordura sufocava ainda o que me era mais sagrado.

E certa vez eu quis dangcar como nunca havia dancado: para além de
todos os céus eu quis dangar. Entdo aliciastes meu cantor mais querido.

E ele entoou uma horripilante, pesada melodia; ah, trombeteou em meus
ouvidos como uma sombria trompa!

Cantor assassino, instrumento da maldade, inocentissimo! Jd me achava
pronto para a melhor das dangas: entdo assassinaste com teus sons 0 meu
enlevol

Apenas na danca sei falar o simile das coisas mais altas: — e meu mais
alto simile permaneceu nio dito em meus membros!

Nio dita e nio redimida permaneceu minha mais alta esperancal E
morreram-me todas as visdes e consolagcoes de minha juventude!

Como pude suportar isso?69 Como superei e venci essas feridas? Como
ressurgiu desses sepulcros minha alma?

Sim, algo invulneravel, insepultivel esti em mim, que explode rochedos:
chama-se minha vontade. Silenciosa e inalterada avanca através dos anos.

Seu caminho quer andar com meus pés, minha velha vontade; dura de
corac¢do € sua témpera, e invulnerdvel.

Invulneravel sou apenas em meu calcanhar. Ainda e sempre vives e és
igual a ti mesma, pacientissima! Sempre rompeste por todos os sepulcros!




Em ti vive ainda o que ficou irredento de minha juventude; e, como vida
e juventude, estds aqui sentada, esperangosa, sobre amareladas ruinas de
sepulcros.

Sim, ainda €, para mim, a destruidora de todos os sepulcros: salve, 6
minha vontade! E apenas onde hd sepulcros h ressurreicoes. —

Assim cantou Zaratustra.



Da superagao de si mesmo

Chamais “vontade de verdade”, 6 mais sdbios entre todos, aquilo que vos
impele e inflama?

Vontade de tornar pensavel tudo o que existe:70 assim chamo eu a vossa
vontade!

Tudo o que existe quereis primeiramente fazer pensivel: pois duvidais,
com justa desconfianca, de que jd seja pensavel.

Mas deve se adequar e se dobrar a vés! Assim quer vossa vontade. Liso
deve se tornar, e submisso ao espirito, como seu espelho e reflexo.

Esta € toda a vossa vontade, 6 mais sabios entre todos, uma vontade de
poder; e também quando falais de bem e mal e das valoracoes.

Quereis ainda criar o mundo ante o qual podeis ajoelhar-vos: é a vossa
derradeira esperanca e embriaguez.

Sem divida, os inscientes, 0 povo — sdo como o rio onde um barco
prossegue: e nesse barco sentadas, solenes e encobertas, as valora¢oes.

Vossa vontade e vossos valores colocastes no rio do devir; uma antiga
virtude de poder me é revelada pelo que o povo acredita ser bem e mal.

Fostes vos, sibios entre todos, que pusestes tais convidados nesse barco e
lhes destes pompa e orgulhosos nomes — vos e vossa vontade dominadora!

Agora o rio leva adiante o vosso barco: tem de leva-lo. Pouco importa se
a onda que quebra espumeje e se oponha furiosamente a quilha!

Niao € o rio 0 vosso perigo e o fim de vosso bem e mal, 6 sibios entre
todos; e sim aquela vontade mesma, a vontade de poder — a inexausta,
geradora vontade de vida.

Mas, para que compreendais minhas palavras sobre bem e mal, quero
dizer-vos também minhas palavras sobre a vida e a maneira71 de tudo que
vive.

Fui atrds do que vive, fui pelos maiores e os menores caminhos, para
conhecer sua maneira.

Com espelho de cem faces captei seu olhar, quando tinha a boca
fechada: para que seus olhos me falassem. E seus olhos me falaram.

Mas, onde encontrei seres vivos, ouvi também falar de obediéncia. Tudo
que vive obedece.

E esta foi a segunda coisa: recebe ordens aquele que nio sabe obedecer a
si proprio. Tal € a maneira do que vive.

Mas esta foi a terceira coisa que ouvi: que dar ordens é mais dificil que
obedecer. E nio apenas porque o que ordena carrega o fardo de todos os que
obedecem, e esse fardo pode facilmente esmagi-lo: —

Em toda ordem vi experimento e risco; ao dar ordens, o vivente sempre
arrisca a si mesmo.

E também quando da ordens a si mesmo: também ai tem de pagar por
ordenar. Tem de se tornar juiz, vingador e vitima de sua lei.




Mas como acontece isto?, perguntei a mim mesmo. O que persuade o
vivente a obedecer, ordenar e, ordenando, também exercer a obediéncia?

Escutai agora minhas palavras, 6 sibios entre todos! Examinai
cuidadosamente se nao penetrei no coracao da vida e até nas raizes de seu
coragaol

Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; e ainda na
vontade do servente encontrei a vontade de ser senhor.

Que o mais fraco sirva ao mais forte, a isto o persuade sua vontade, que
quer ser senhora do que é ainda mais fraco: deste prazer ele nio prescinde.
E, tal como o menor se entrega ao maior, para que tenha prazer e poder
com o pequenissimo, assim também o maior de todos se entrega e pde em
jogo, pelo poder — a vida mesma.

Eis a entrega do maior de todos: € ousadia, perigo e jogo de dados pela
morte.

E, onde ha sacrificios, servicos e olhares amorosos: também ai hd vontade
de ser senhor. Por caminhos sinuosos 0 mais fraco se insinua na fortaleza e no
coracdo do mais poderoso — e ali rouba poder.

E este segredo a propria vida me contou. “Vé”, dis
sempre tem de superar a si mesmo.

E certo que vés o chamais vontade de procriagio ou impulso para a
finalidade,72 para o mais alto, mais distante, mais multiplo: mas tudo isso é
apenas uma coisa e um segredo.

Prefiro declinar a renunciar a essa Unica coisa; e, em verdade, onde hd
declinio e queda de folhas, vé, a vida ai se sacrifica — pelo poder!

Que eu tenha de ser luta e devir e finalidade e contradi¢ao de finalidades:
ah, quem adivinha minha vontade, também adivinharda os caminhos fortos que
ela tem de percorrer!

O que quer que eu crie e como quer que 0 ame — logo terei de lhe ser
adversdrio, e de meu amor: assim quer minha vontade.

E também tu, homem do conhecimento, ¢ apenas uma senda e uma
pegada de minha vontade: em verdade, minha vontade de poder caminha
também com os pés de tua vontade de verdade!

Nizo acertou na verdade aquele que lhe atirou a expressao ‘vontade de
existéncia’: tal vontade — nio existe!73

Pois 0 que nao ¢ ndo pode querer; mas o que se acha em existéncia
como poderia ainda querer existéncia?

Apenas onde hd vida hi também vontade: mas nio vontade de vida, e
sim — eis o que te ensino — vontade de poder!

Muitas coisas sdo mais estimadas pelo vivente do que a vida mesma; mas
no préprio estimar fala — a vontade de poder!” —

Assim a vida me ensinou outrora: e com isso, ¢ sibios entre todos,
resolverei ainda o enigma de vossos coragoes.

Em verdade, eu vos digo: bem e mal que sejam perenes — isso nio
existe! Por si mesmos €m de superar-se sempre de novo.

Com vossos valores e palavras de bem e mal exerceis violéncia, 6
valoradores; e este é o vosso amor oculto e o brilho, tremor e

“eu sou aquilo gue




transbordamento de vossa alma.

Mas uma violéncia mais forte cresce de vossos valores, e uma nova
superagao: nela se quebram o ovo e a casca do ovo.

E quem tem de ser um criador no bem e no mal: em verdade, tem de
ser primeiramente um destruidor e despedacar valores.

Assim, o mal supremo ¢é parte do bem supremo: este, porém, é criador.

Falemos disso, 6 sibios entre todos, embora seja desagradivel. Silenciar é
pior; todas as verdades silenciadas tornam-se venenosas.

E que se despedace tudo o que, de encontro a nossas verdades, possa —
despedacar-se! Ainda hi muitas casas por construir!

Assim falou Zaratustra.



Dos sublimes

Calmo ¢ o fundo de meu mar: quem diria que oculta monstros
brincalhoes?

Inabalavel é minha profundeza: mas cintila de enigmas e risadas que
flutuam.

Um homem sublime avistei hoje, um solene, um penitente do espirito: oh,
como riu minha alma de sua feiura!

Com peito erguido e semelhante aqueles que seguram o ar: assim estava
ele, o sublime, em siléncio:

Ornado de feias verdades, seu butim de caga, e rico em vestimentas
rasgadas; muitos espinhos também havia nele — mas nao vi nenhuma rosa.

Ainda nao aprendeu o riso nem a beleza. Sombrio, esse cagador
retornava do bosque do conhecimento.

Regressava da luta com animais selvagens: mas em sua seriedade
espreita ainda um animal selvagem — um que nao foi vencido!

Ali continua, como um tigre a ponto de saltar; mas nio me agradam
essas almas tensas, meu gosto € hostil a esses retraidos.

E me dizeis, amigos, que ndo se discutem gostos e sabores? Mas toda a
vida é discussao sobre gostos e sabores!

Gosto: € peso e balanga a0 mesmo tempo, e aquele que pesa; e coitado
se viver sem discussao por peso, balanca e quem pesa!
e de sua sublimidade, esse sublime: apenas entao
comegaria sua beleza — e apenas entao eu desejaria sabored-lo e achi-lo
saboroso.
somente quando ele se afastar de si mesmo pulard por cima de sua
propria sombra — e, em verdade, para dentro de seu sol!

Por tempo demais ele esteve na sombra, empalideceram as faces do
penitente do espirito; ele quase morreu de fome em sua expectativa.

Em seus olhos ainda hi desprezo; nojo se esconde em sua boca. E certo
que agora repousa, mas seu repouso nao se deitou ainda ao sol.

Ele deveria fazer como o touro; e sua felicidade deveria ter cheiro de
terra e nio de desprezo da terra.

Eu gostaria de vé-lo como um touro branco, bufando e mugindo enquanto
vai a frente da relha do arado: e seu mugido deveria ainda louvar tudo que é
terrenol

Escuro ainda é seu rosto; a sombra de sua mao brinca sobre ele.
Ensombrecido ainda estd o sentido de sua visdo.

Seu proprio ato € ainda a sombra sobre ele: a mao obscurece o agente.
Ele ainda nio superou seu ato.

E certo que amo nele a nuca do touro: mas agora quero também ver os
olhos do anjo.

Também sua vontade de herdi ele tem que desaprender: um ser elevado




ele tem de ser, ndo apenas sublime: — o préprio éter deveria eleva-lo, o
sem-vontade!

Ele subjugou monstros, resolveu enigmas: mas deveria também redimir
seus monstros e enigmas, em criancas celestes deveria transforma-los.

Seu conhecimento ndo aprendeu ainda a sorrir e ndo ter citimes; sua
paixdo torrencial nio acalmou ainda na beleza.

Em verdade, nio na saciedade deve o seu anseio calar e submergir, mas
na beleza! A graca é parte da magnanimidade de uma grande alma.74> Com
o braco sobre a testa: assim deveria o herdi descansar, assim deveria ele
também superar seu descanso.

Mas justamente para o herdi é o belo a mais dificil de todas as coisas.
Inconquistdvel é o belo para toda vontade impetuosa.

Um pouco mais, um pouco menos: justamente isso € aqui muito, € aqui o
madximo.

Ficar com os musculos relaxados e a vontade desatrelada: eis o mais
dificil para vés, 6 sublimes!

Quando o poder se torna clemente e descende para o visivel: chamo
beleza a esta descida.

E de ninguém quero beleza tanto quanto de ti justamente, 6 poderoso: que
tua bondade seja tua derradeira autoconquista.

De todo o mal te julgo capaz: por isso quero de ti o bem.

Em verdade, muitas vezes ri dos fracotes que se creem bons porque tém
patas aleijadas!

Deves aspirar a virtude da coluna: quanto mais ela sobe, fica tanto mais
bela e delicada, mas interiormente mais dura e resistente.

Sim, 6 sublime, um dia ainda serds belo e segurards o espelho para tua
propria beleza.

Entdo tua alma tremerd de divinos desejos;75 e ainda em tua vaidade
havera adoracaol

Pois este € o segredo da alma: apenas o heréi a abandonou, aproxima-se
dela, em sonhos — o super-her6i.

Assim falou Zaratustra.



Do pais da cultura

Longe demais voei na dire¢ao do futuro; um pavor me assaltou.

E, quando olhei ao meu redor, eis que o tempo era meu Unico
C()ntcmp()rﬁnc().

Entao voei para tras, no rumo de casa — e cada vez mais depres:
assim cheguei até vés, homens do presente, e ao pais da cultura.

Pela primeira vez trouxe comigo um olhar para vés, e bom desejo: em
verdade, cheguei com saudade no coragio.

Mas que me aconteceuw? Embora tivesse medo — tive que rir! Meus olhos
jamais tinham visto algo tdo sarapintado!

Eu ria e ria, enquanto o pé ainda tremia, e também o cora¢io: “Aqui
deve ser a terra de todos os potes de tintas!” — disse eu.

Com cinquenta borrdes de cores no rosto e nos membros: assim vos
encontrdveis ali, para meu espanto, 6 homens do presente!

E com cinquenta espelhos ao vosso redor, que lisonjeavam e repetiam
vosso jogo de cores!

Em verdade, nio poderieis usar mascaras melhores do que vossos
proprios rostos, 6 homens do presente! Quem poderia — reconhecer-vos?

Inteiramente inscritos com signos do passado, e com novos signos
pincelados sobre esses signos: assim vos escondestes bem de todos os
intérpretes de signos!

E, mesmo quando se é um escrutador de rins: quem ainda cré que tendes
rins?76 Pareceis formados de cores e pedacos de papel com cola.

Todos os tempos e povos transparecem coloridos atrds de vossos véus;
todos os costumes e crengas falam coloridos através de vossos gestos.

Quem entre vés retirasse os véus, capas, cores e gestos, manteria apenas
o suficiente para espantar os passaros.

Em verdade, eu mesmo sou o pissaro espantado que um dia vos viu nus
e sem cores; e fugi voando, quando o esqueleto me acenou amorosamente.

Preferiria ser trabalhador diarista no mundo inferior e junto as sombras do
passadol — mais gordos e robustos do que vés sao os habitantes desse outro
mundo!

Sim, isso ¢ amargor para minhas visceras, que eu nio vos suporte nus
nem vestidos, 6 homens do presente!

Tudo de inquietante no futuro, e que um dia assombrou passaros fugidios,
¢é verdadeiramente mais familiar e tranquilizador do que vossa “realidade”.

Pois assim falais: “Totalmente reais somos nés, e sem crenga nem
crendice”™: desse modo vos gabais, inflando o peito — ah, embora nio tendo
peito!

Sim, como poderieis crer, 6 homens sarapintados! — que sois pinturas de
tudo aquilo em que ji se acreditou!

Sois refutagdes ambulantes da fé mesma, e fratura de todo pensamento.




Indignos de fé: assim vos chamo e, 6 homens reais!

Todos os tempos tagarelam uns contra 0s OUtros em Vossos espiritos; e os
sonhos e palavrérios de todos os tempos eram ainda mais reais do que é
vossa vida acordada!

Sois estéreis: porisso vos falta fé. Mas quem tinha de criar sempre teve
também seus sonhos proféticos e sinais dos astros — e acreditava na fé!

Sois portdes semiabertos, junto aos quais coveiros aguardam. E esta € a
vossa realidade: “Tudo é digno de perecer”.77

Ah, como apareceis 2 minha frente, 6 estéreis, com tio magras costelas!
E mais de um, entre vs, provavelmente o percebeu.

E falou: “Serd que um deus, enquanto eu dormia, subtraiu-me algo? Em
verdade, o suficiente para formar uma mulherzinha!

Admiravel é a pobreza de minhas costelas!”, assim ja falou mais de um
homem do presente.

Sim, fazeis-me rir, homens do presente! E especialmente quando vos
admirais de vés mesmos!

E ai de mim se nio pudesse rir de vossa admira¢io, e tivesse de beber
tudo de repugnante de vossas tigelas!

Mas eu vos tomo de maneira leve, pois tenho coisa pesada a carregar; e
que diferenca faz se besouros e vermes alados ainda pousam em minha
trouxa?

Em verdade, ela nio me ficard mais pesada por issol E ndo me vird de
vés o grande cansago, 6 homens do presente! —

Ah, para onde devo ainda subir com o meu anseio? De todos os montes
lan¢o o olhar, em busca de pidtrias e mdtrias.

Mas terra natal no encontrei em lugar nenhum: errante sou em todas as
cidades, e me acho de partida em todos os portoes.

Sao-me alheios, e um escarnio para mim, os homens do presente, aos
quais hi pouco tempo me impelia o coragio; e expelido sou eu de pitrias e
mitrias.

Entao amo apenas o pais de meus filhos, ainda nao descoberto, no mais
distante mar: a ele ordeno que minhas velas busquem sem cessar.

Em meus filhos quero reparar por ser filho de meus pais: e em todo o
futuro — por este presente!

Assim falou Zaratustra.



Do imaculado conhecimento78

Ontem, quando surgiu a lua, julguei que ela fosse dar a luz um sol, tio
grande e pejada se encontrava no horizonte.

Mas era uma mentira sua gravidez, e eu antes acreditaria no homem da
lua do que na mulher.

Mas certamente nio ¢ muito homem, essa acanhada noctivaga. Em
verdade, ¢ com md consciéncia que anda sobre os telhados.

Pois € lascivo e ciumento o monge que hd na lua, desejoso da terra e de
todas as alegrias dos amantes.

Nio, nao gosto dele, esse gato sobre os telhados! Tenho aversao a todos
os que rondam janelas semicerradas!

Devoto e silencioso ele anda sobre tapetes de estrelas: — mas nao gosto
dos pés de homem que pisam levemente, em que nem uma espora retine.

O passo de todo homem honesto diz algo; mas o gato desliza sobre o
chiao. Vé, como um felino aproxima-se a lua, e insincera. —

Este simile ofereco a vés, hipderitas sentimentais, a vés, os “homens do
puro conhecimento™ A vés eu chamo — lascivos!

Também v6s amais a terra e as coisas terrenas: eu bem vos adivinhei! —
mas hd vergonha em vosso amor, e ma consciéncia — vés semelhais a lua!
A desprezar as coisas terrenas persuadiram vosso espirito, mas nao

vossas entranhas: mas estas sao o mais forte em vos!

E agora vosso espirito se envergonha de fazer a vontade de vossas
entranhas e, para escapar a sua vergonha, toma caminhos furtivos e
mentirosos.

“Seria para mim o mais elevado” — assim diz a si proprio seu espirito
mendaz — “olhar para a vida sem desejo, e nio, como um cachorro, com a
lingua pendente:

Ser feliz em olhar, com vontade ja morta, sem as garras e a cobica do
egoismo — frio e cinzento no corpo inteiro, mas com €ébrios olhos de lua!

Seria para mim o melhor” — desse modo seduz a si mesmo o seduzido
— “amar a terra tal como a ama a lua, e somente com os olhos apalpar sua
beleza.

E isto seja para mim o imaculado conhecimento de todas as coisas, que
eu nada queira das coisas: exceto que possa estar diante delas como um
espelho com cem olhos.” —

O hipécritas sentimentais, 6 lascivos! Falta-vos a inocéncia no desejo: e
por isso caluniais agora o desejar!

Em verdade, ndo amais a terra como quem cria, gera, tem prazer no
devir!

Onde estd a inocéncia? Onde ha vontade de gerar. E quem quer criar
para além de si, tem para mim a vontade mais pura.

Onde estd a beleza? Onde tenho de querer com toda a vontade

onde




quero amar e declinar, para que uma imagem nao permaneca apenas
imagem.

Amar e declinar: hd eternidades essas coisas combinam. Vontade de
amor: isso € ter boa vontade também para com a morte. Assim falo eu
convosco, 6 covardes!

Mas agora vosso emasculado olhar de esguelha quer se chamar
“contemplacao™ E o que se deixa apalpar com olhos covardes deve ser
batizado de “belo™ O emporcalhadores de nomes nobres!

Mas esta deve ser vossa maldi¢io, 6 imaculados, homens do puro
conhecimento: que jamais dareis a luz; ainda que vos acheis grandes e
pejados no horizonte!

Em verdade, encheis a boca de palavras nobres: e devemos acreditar que
0 vOsso coragao transborda, 6 grandes mentirosos?79

Mas as minhas palavrdb 20 pequenas, desprezadas, tortas: de bom grado
recolho o que cai de vossa mesa durante as refei¢oes.

Ainda posso usd-las para — dizer a verdade aos hipéeritas! Sim, minhas
espinhas de peixe, conchas e cardos devem — comichar os narizes dos
hipéeritas!

Ha sempre um ar ruim em torno a vos e vossas refeicoes: pois vossos
pensamentos lascivos, vossas mentiras e segredos estio no ar!

Ousai primeiro acreditar em vés mesmos — em vOs e vossas entranhas!
Quem nao acredita em si mesmo sempre mente.

Envergastes a mdscara de um deus, 6 “puros™ para dentro da mascara
de um deus esgueirou-se vosso horroroso verme anelado.

Em verdade, vés enganais, “contemplativos™ Também Zaratustra foi,
certa vez, ludibriado por vossa divina pele; nao percebeu como estava cheia
de anéis de serpente.

Um dia imaginei ver a alma de um deus a brincar em vossos brinquedos,
6 homens do puro conhecimento! Um dia ndo imaginei arte melhor do que
vossas artes!

A distincia me ocultava a sujeira e o mau odor de serpente: e que ali
rondava, lasciva, a asticia de um lagarto.

Mas cheguei perto de vés: entdo fez-se dia para mim — agora faz-se
para vos; chegou ao fim o caso de amor com a lua!

Olhai! Ali estd ela, surpreendida e pélida — antes da aurora!

Pois logo chega ele, o incandescente — chega o seu amor a terral
Inocéncia e desejo de criador € todo amor solar!

Olhai como chega impaciente sobre o mar! Nao sentis a sede e o quente
hilito do seu amor?

Ele quer sugar o mar e beber sua profundidade, levando-a até as alturas:
entdo o desejo do mar se eleva com mil seios.

Beijado e sugado quer ser este pela avidez do sol; guer tornar-se ar,
altura, trilha de luz e ele préprio luz!

Em verdade, tal como o sol amo a vida e todos os mares profundos.

E isto € conhecimento para mim: wdo profundo deve subir — até minha
altura!




Assim falou Zaratustra.



Dos eruditos

Enquanto eu dormia, uma ovelha comeu da coroa de hera em minha
cabeca — comeu e disse: “Zaratustra nio ¢ mais um douto”.

Falou e foi-se embora, empertigada e orgulhosa. Uma crianca me contou
O.

Gosto de deitar-me aqui onde as crian¢as brincam, junto ao muro
arruinado, entre cardos e papoulas-vermelhas.

Ainda sou um homem douto para as criangas, e também para os cardos
e papoulas-vermelhas. Sao inocentes, mesmo em sua maldade.

Mas para as ovelhas ndo o sou mais: assim quer meu destino — bendito
sejal

Pois esta € a verdade: sai da casa dos doutos;80 e, além do mais, bati a
porta atrds de mim.

Por tempo demais minha alma esteve sentada a sua mesa; niao fui, como
eles, treinado para o conhecer como se treina para quebrar nozes.

Amo a liberdade e o ar sobre a terra fresca; prefiro dormir sobre peles
de bois do que sobre seus titulos e dignidades.

Sou demasiado aquecido e queimado por meus préprios pensamentos:
muitas vezes isso me tira o folego. Tenho de sair ao ar livre, longe de todos
os quartos empoeirados.

Mas eles se acham friamente sentados na fria sombra: querem ser apenas
espectadores em tudo, e evitam sentar-se ali onde o sol queima os degraus.

Como os que ficam parados na rua e olham boquiabertos para a gente
que passa: assim aguardam eles também, e olham boquiabertos para os
pensamentos que outros pensaram.

Se alguém os agarra com as maos, desprendem p6 como sacos de
farinha, involuntariamente; mas quem adivinharia que o seu p6 vem do trigo
e do amarelo deleite dos campos de verao?

Quando se fazem de sibios, dio-me arrepios seus pequenos ditos e
verdades: sua sabedoria frequentemente exala um odor, como se proviesse do
pantano: e, em verdade, nela ja ouvi também um sapo a coaxar!

Eles sao habilidosos, ©m dedos espertos: que quer minha simplicidade
junto a sua diversidade? De fiar, tecer e atar entendem seus dedos: assim
produzem eles as meias do espirito!

Eles sao bons reldgios: cuide-se apenas de lhes dar corda propriamente!
Entao indicam a hora sem falhas, fazendo um modesto ruido.

Trabalham como moinhos e como trituradores: basta langar-lhes os
cereais! — eles bem sabem moer pequeno o grao e torni-lo em pé branco.

Eles se observam atentamente e nio tém confian¢a uns nos outros.
Inventivos nas pequenas astdcias, esperam por aqueles cujo saber tem os pés
mancos — esperam como aranhas.

Scmprc os Vi prepararem veneno com CHU{CI'AZ € nisso sempre usavam




luvas de vidro nos dedos.

Também sabem jogar com dados chumbados; e os vi jogando tao
fervorosamente que suavam.

Eles me desconhecem, e eu a eles, e suas virtudes me ofendem ainda
mais o gosto do que suas falsidades e seus dados chumbados.

E, quando eu morava com eles, morava acima deles. Por causa disso
zangaram-se Comigo.

Eles ndo querem saber de alguém a andar sobre suas cabegas; entio
puseram madeira, terra e imundicie entre mim e suas cabecas.

Assim amorteceram o som de meus passos: e até agora os que pior me
ouviram foram os mais doutos.

Todos os erros e falhas humanas puseram entre si proprios e mim: — o
que chamam de “duplo piso’81 em suas casas.

Apesar disso, ando com meus pensamentos acima de suas cabegas; e,
mesmo se quisesse andar sobre minhas proprias falhas, ainda estaria acima
deles e de suas cabecas

Pois os homens ndo sio igu:
nao podem eles querer!

sim fala a justica. E aquilo que eu quero

Assim falou Zaratustra.



Dos poetas

“Desde que conheco melhor o corpo” — disse Zaratustra a um de seus
discipulos —, “o espirito €, para mim, apenas espirito por assim dizer; e
todo o ‘intransitério’ — ¢ também apenas simile.”82

“Assim ja te ouvi falar uma vez”, respondeu o discipulo; e entio
acrescentaste: ‘mas os poetas mentem demais’. Por que disseste que os poetas
mentem demais?”

“Por qué?’, disse Zaratustra. “Perguntas por qué? Nao sou daqueles a quem
se pode perguntar por seu porqué.

Entao minha vivéncia é de ontem? Faz muito tempo que vivi as razdes de
minhas opinides.

Nao deveria eu ser um tonel de memdria, se quisesse ter comigo
também minhas razoes?

Ja é muito, para mim, conservar minhas opinioe:
vai-se embora.

E vez por outra acho também alguma ave que chegou a meu pombal e
nao conhego, e ela treme quando lhe pouso a mao.83

Mas que te disse uma vez Zaratustra? Que os poetas mentem demais? —
Mas também Zaratustra é um poeta.

Acreditas que ele aqui falou a verdade? Por que o acreditas?”

O discipulo respondeu: “Eu acredito em Zaratustra”. Mas Zaratustra
balancou a cabeca e sorriu.

A fé ndo me torna bem-aventurado, disse ele, menos ainda a fé em mim.

Mas, dado que alguém tenha dito, com toda a seriedade, que os poetas
mentem demais: ele tem razao — nds mentimos demais.

Nos também sabemos muito pouco e somos maus aprendizes: entao
temos de mentir.

E qual de nés, poetas, ja nao adulterou seu vinho? Muita mistura venenosa
aconteceu em nossas adegas, muita coisa indescritivel foi feita ali.

E, porque sabemos pouco, agradam-nos muito os pobres de espirito, em
especial quando sao mulheres jovens!

E desejamos até as coisas que as velhas mulheres contam umas as outras
a0 anoitecer. E o que nés mesmos chamamos o eterno-feminino em nés.

E, como se houvesse um especial acesso secreto ao saber, que fosse
bloqueado para aqueles que aprendem algo: assim cremos nés no povo e
em sua “sabedoria”.

Mas isto creem todos os poetas: que quem aguca os ouvidos, deitado na
relva ou em declives solitdrios, aprende algo das coisas que estdo entre o céu
e a terra.

E, se lhes vém ternas emogdes, os poetas sempre acham que a prépria
natureza por eles se apaixonou:

E que ela chega de mansinho até seus ouvidos, para lhes

¢ mais de um pdssaro

surrar



segredos e lisonjas de amor: de que eles se gabam e se pavoneiam diante de
todos os mortais!

Ah, existem tantas coisas entre o céu e a terra com que somente 0s
poetas sonharam!

E sobretudo acima do céu: pois todos os deuses sao similes de poeta,
artimanhas de poeta!

Em verdade, sempre somos levados para cima — para o reino das
nuvens: nelas botamos nossos coloridos bonecos e os chamamos deuses e
S\,lpCl'*h()lHCﬂS. —_—

Pois eles sio leves o bastante para essas cadeiras! — todos esses deuses e
super-homens.

Ah, como estou cansado de todo o insuficiente, que deve a todo custo ser
evento! Como estou cansado dos poetas!

Quando Zaratustra assim falou, seu discipulo irritou-se, mas guardou
siléncio. Também Zaratustra silenciou; e seus olhos se tinham voltado para
dentro, como se olhassem na distincia. Por fim, ele suspirou e respirou fundo.

Eu sou de hoje e outrora, disse entiao; mas algo em mim € de amanha e
depois de amanha e algum dia.

Cansei-me dos poetas, dos antigos e dos novos: sao todos superficiais para
mim, e mares pouco profundos.

Eles ndo pensaram bastante a fundo: por isso seu sentimento nio desceu
até os motivos no fundo.84

Um tanto de volipia e um tanto de tédio: esta foi até agora sua melhor
reflexdo.

Todos os seus toques de harpas sdo respirar e deslizar de fantasmas para
mim; que souberam eles até hoje do fervor dos sons? —

Tampouco sao limpos o bastante para mim: todos eles turvam suas
dguas, para que parecam profundas.

E com isso gostam de passar por conciliadores: mas para mim
continuam sendo mediadores e intromissores, e meio-isso, meio-aquilo, e
gente pouco limpa!l —

Ah, lancei minha rede em seus mares e pretendia pescar bons peixes;
mas sempre tirei fora a cabeca de um velho deus.

Assim, o mar deu ao faminto uma pedra.85 E talvez eles préprios
venham do mar.

Em divida, neles encontramos pérolas: mais ainda se assemelham eles
proprios a duros crusticeos. E, em vez de alma, neles achei frequentemente
mucosa salgada.

E do mar também aprenderam a vaidade: nio é o mar o pavao entre os
pavoes?

Mesmo ante o mais feio dos bufalos ele abre sua cauda, jamais
do seu rendado leque de prata e seda.

O bifalo olha, carrancudo, préximo da areia em sua alma, ainda mais
proximo da selva, mais préximo que tudo do péntano, porém.

se cansa



Que sdo, para ele, beleza, mar e adorno de pavao! Este simile eu falo
para os poetas.

Em verdade, seu proprio espirito é o pavao entre os pavoes e um mar
de vaidade!

Espectadores quer o espirito do poeta: ainda que sejam bufalos! —

Mas desse espirito me cansei: e vejo chegar o dia em que ele cansard de
si proprio.

Transformados ja vi os poetas, e com o olhar voltado para si mesmos.

Penitentes do espirito vi chegar: formaram-se a partir deles.

Assim falou Zaratustra.



Dos grandes acontecimentos

H4 uma ilha no mar — nao muito longe das ilhas bem-aventuradas de
Zaratustra — em que uma montanha de fogo continuamente solta fumo; dela
diz o povo, especialmente as mulheres velhas do povo, que se acha como
um rochedo diante da porta do mundo inferior: mas que pela montanha de
fogo desce um estreito caminho, que leva a essa porta do mundo inferior.86

No tempo em que Zaratustra se deteve nas ilhas bem-aventuradas,
aconteceu que um navio lan¢ou 4ncora junto a ilha em que estd o monte
fumegante; e sua popula¢iao desceu para terra, a fim de cagar coelhos. Por
volta do meio-dia, porém, quando o capitdo e sua gente estavam de novo
reunidos, viram subitamente um homem aproximar-se pelo ar e uma voz
dizer claramente: “E tempo! E mais que tempol”. Mas, no momento em que a
figura se achava mais proxima deles — mas ela voava rapido como uma
sombra, no sentido da montanha de fogo —, reconheceram, com enorme
assombro, que era Zaratustra; pois todos, salvo o comandante, ja o tinham
visto, € 0 amavam tal como o povo ama: com amor e temor em partes
iguais.

“Vede!”, disse o velho timoneiro, “ld vai Zaratustra para o inferno!” —

Na mesma época em que esses navegantes aportavam na ilha de fogo,
correu o rumor de que Zaratustra havia desaparecido; e, quando seus amigos
foram perguntados, responderam que ele embarcara no navio a noite, sem
dizer para onde pretendia viajar.

Isso gerou inquietude; trés dias depois, no entanto, acrescentou-se a es
inquietude a histéria dos marinheiros — e entao o povo dizia que o Diabo
havia levado Zaratustra. E certo que os seus discipulos riram desse falatério
um deles chegou a dizer: “Creio, isto sim, que Zaratustra levou o Diabo”. Mas
no fundo da alma estavam todos preocupados e saudosos; entio foi grande
seu jubilo, quando no quinto dia Zaratustra apareceu entre eles.

E este € o relato da conversa de Zaratustra com o cdo de fogo.

A terra, disse ele, tem uma pele; e essa pele tem doencas. Uma delas,
por exemplo, chama-se “homem”.

E outra dessas doencas chama-se “cao de fogo™: sobre este os homens
contaram e deixaram que lhes contassem muitas mentiras.

Para sondar esse mistério, atravessei o mar: e vi a verdade nua,
verdadeiramente! descal¢a até o pescoco.

Agora estou informado sobre o cao de fogo; e também sobre todos os
demonios da erup¢ao e da subversao, dos quais nao s6 as mulheres velhas
©m medo.

Sai, cao de fogo, da tua profundezal, gritei eu, e reconhece como é
profunda essa profundeza! De onde vem isso que expeles para cima?

Bebes fartamente do mar: tua salgada eloquéncia o revela!
Verdadeiramente, para um cao da profundeza, tomas demais tua alimentacao

a




da superficie!

Considero-te, no maximo, o ventriloquo da terra: e, sempre que ouvi
demonios da erup¢ao e da subversao falarem, achei-os iguais a ti: salgados,
mentirosos e rasos.

Sabeis berrar e escurecer com cinzas! Sois os melhores fanfarroes e
aprendestes muito bem a arte de fazer ferver a lama.

Onde quer que estejais, sempre deve haver lama na proximidade, e
muita coisa esponjosa, cavernosa, comprimida: isso quer liberdade.

“Liberdade” é o que mais gostais de berrar todos vés: mas eu abandonei a
crenga em “grandes acontecimentos” quando ha muitos gritos e fumos em
torno deles.

E cré em mim, amigo Ruido Infernal! Os maiores acontecimentos — nao
540 nossas horas mais barulhentas, e sim as mais sossegadas.

Nao ao redor dos inventores de novo ruido, mas dos inventores de novos
valores € que o mundo gira; de forma inaudivel ele gira.

E confessa-ol Pouco havia acontecido, quando teu ruido e teu fumo se
dissiparam. Que importa se uma cidade tornou-se mimia e uma estitua jaz
na lama?

E estas palavras digo ainda aos derrubadores de estituas. Nao hi tolice
maior do que jogar sal no mar e estituas na lama.

Na lama do vosso desprezo jazia a estitua; mas € justamente esta a sua
lei: que a partir do desprezo novamente lhe nasce vida e beleza vival

Com tragos mais divinos levanta-se ela agora, e sedutora pelo que sofreu;
e, em verdade, ainda vos agradecera por té-la derrubado, 6 derrubadores!

Este conselho dou a reis, igrejas e tudo o que se acha débil de idade e de
virtude — deixai-vos derrubar! Para que volteis a vida e vos retorne — a
virtude!

Assim falei diante do cao de fogo: entdo interrompeu-me ele, carrancudo,
e perguntou: “Igreja? O que € isso?”.

Igreja?, respondi eu, ¢ uma espécie de Estado, a mais mentirosa. Mas
cala-te, 6 cdo hipdcrital Conheces melhor que ninguém a tua espécie!

Tal como tu, o Estado é um cao hipdéerita; tal como tu, ele gosta de falar
com fumaca e gritos — de modo a fazer crer, como tu, que fala de dentro da
barriga das coisas.

Pois ele faz questdo de ser o mais importante animal da terra, o Estado; e
as pessoas acreditam nisso. —

Depois que eu disse isso, o cio de fogo agiu como se tivesse
enlouquecido de inveja. “Como?”, gritou, “o animal mais importante da terra?
E acreditam nisso?” E tantos vapores e vozes horrendas lhe sairam da
garganta, que achei que sufocaria de aborrecimento e inveja.

Enfim ele se pds mais calmo, e seu arquejar diminuiu; 3o logo ele se
acalmou, porém, eu falei sorridente:

“Tu te irritas, cao de fogo: entdo estou certo em relagao a !

E, para que eu continue certo, escuta algo acerca de outro cio de fogo:
ele realmente fala do coracao da terra.

Hé ouro em sua respiracdo, e chuva de ouro: assim quer seu coragio. O




que sao, para ele, cinza, fumaca e escarro quente?

O riso lhe sai volteando, como nuvem colorida; ele é avesso a teu
gorgolejar e cuspir, e ao revolver de tuas entranhas.

Mas 0 ouro e o riso — ele os tira do corac¢ao da terra: pois, que o saibas
— o coragdo da terra é de ouro.”

Quando o co de fogo ouviu isso, ndo aguentou mais me escutar.
Envergonhado, meteu o rabo entre as pernas, disse “au, au!” com voz abatida
e desceu de volta para sua caverna. —

Assim contou Zaratustra. Mas seus discipulos quase nio o ouviam, tio
grande era o desejo de lhe contar sobre os navegantes, os coelhos e o homem
voador.

“Que devo pensar disso?”, disse Zaratustra. “Sou um fantasma, por acaso?

Mas terd sido minha sombra. Jd ouvistes falar do andarilho e sua sombra,
nao?

Mas uma coisa € certa: preciso lhe por freios — sendo ela ainda me
estraga a reputacao.”

E novamente Zaratustra balancou a cabeca e se admirou. “Que devo
pensar disso?”, repetiu.

“E por que o fantasma gritou ‘E tempo! E mais que tempo?

Para que ¢ — mais que tempo?” —

Assim falou Zaratustra.



O adivinho

“— e vi descer sobre os homens uma grande tristeza. Os melhores entre
eles se cansaram de suas obras.

Uma doutrina surgiu, acompanhada de uma fé: “Tudo é vazio, tudo é
igual, tudo foi!’.

E de todos os montes ecoou: “Tudo € vazio, tudo é igual, tudo foi!’.87

E certo que fizemos a colheita: mas por que nossos frutos ficaram podres
e escuros? Que coisa caiu da lua md, na ultima noite?

Todo o trabalho foi em vao, tornou-se veneno o nosso vinho, 0 mau-
olhado crestou nossos campos e coragoes.

Todos nos tornamos secos; se o fogo cair sobre nds, seremos reduzidos a
cinzas: — sim, o proprio fogo tornamos cansado.

Todas as fontes secaram para nds, também o mar recuou. Todo o chio
quer se abrir, mas a profundeza nao quer devorar!

‘Ah, onde hd ainda um mar onde possamos nos afogar?: eis como soa o
nosso lamento — por sobre pantanos rasos.

Em verdade, ficamos cansados demais para morrer; ainda estamos
acordados e prosseguimos vivendo — em sepulcros!” —

Assim escutou Zaratustra um adivinho falar; e a profecia deste tocou seu
coragio e o transformou. Ele vagueava triste e cansado, e tornou-se igual
aqueles de quem o adivinho falara.

“Em verdade”, disse ele a seus discipulos, “falta bem pouco, e breve
chegard esse longo crepusculo. Ah, como salvarei minha luz através dele?

A fim de que ndo sufoque em meio a essa tristeza! Para mundos distantes
ela devera ser uma luz, e também para as noites mais distantes!”

De tal maneira afligido no corac¢ao, Zaratustra vagueava; e por trés dias
nio tomou alimento nem bebida, nio teve paz e perdeu a fala. Por fim
sucedeu que mergulhou num sono profundo. Mas seus discipulos ficaram ao
seu redor em longas vigilias, aguardando, preocupados, que ele acordasse
novamente falasse e convalescesse de sua aflicio.

E este € o discurso que Zaratustra pronunciou ao despertar; mas de uma
imensa distincia sua voz parecia chegar aos discipulos.

“Escutai o sonho que tive, 6 amigos, e ajudai-me a decifrar seu sentido!

E ainda um enigma para mim, este sonho; seu sentido estd escondido nele
e aprisionado, ainda nio voa acima dele com asas desimpedidas.

Sonhei que havia renunciado a toda a vida. Tornara-me um noturno
guardiao de timulos, na solitaria cidadela da morte.

La em cima eu zelava por seus ataudes: as abafadas abobadas estavam
plenas desses troféus de vitéria. Através de atatdes de vidro, contemplava-me
a vida vencida




Eu respirava o cheiro de eternidades empoeiradas: entorpecida e
empoeirada jazia minha alma. E quem poderia ali arejar sua alma?

A claridade da meia-noite estava sempre ao meu redor, a solidao se
acocorava junto a ela; e, em terceiro lugar, a estertorante imobilidade, a pior
de minhas amigas.

Tinha chaves comigo, as mais enferrujadas de todas as chaves; e sabia,
com elas, abrir 0 mais rangente de todos os portdes.

Como um irritado grasnido andava o som pelos compridos corredores,
quando as asas do portao se moviam: de modo hostil gritava aquele pi
de mau grado acordava.

Ainda mais terrivel e mais acabrunhador, porém, era quando ele
novamente se calava e tudo em volta se punha quieto, e eu me achava
sozinho naquele pérfido siléncio.

Assim passava e me escorria o tempo, se ainda existia o tempo: que sei
eu? Mas finalmente sucedeu aquilo que me despertou.

Trés vezes soaram pancadas no portdo, iguais a trovoes, e trés vezes
ccoaram e urraram as abobadas: entao andei para o portio.

Alpal,88 gritei, quem estd trazendo suas cinzas para o monte? Alpa! Alpa!
Quem estd trazendo suas cinzas para o monte?

E pressionei a chave, empurrei o portio e fiz forca. Mas ele nao abriu a
largura de um dedo sequer:

Entao um vento ruidoso o escancarou com violéncia: e silvando, zunindo,
cortando langou contra mim um atatde negro:

E em meio ao rugir, silvar e zunir espatifou-se o atatde, e despejou mil
diferentes gargalhadas.

E mil caretas de criangas, anjos, corujas, bufoes e borboletas do tamanho
de criancas riam, zombavam e bramiam contra mim.

Assustei-me, horrorizado; fui jogado ao chio. E gritei de pavor, como
jamais havia gritado.

Mas meu proprio grito me despertou: — e voltei a mim.” — Assim
contou Zaratustra seu sonho, e se calou: pois ainda nio sabia como
interpretar o sonho. Mas o discipulo que ele mais amava levantou-se
rapidamente, tomou a mao de Zaratustra e falou:

“Tua propria vida nos di a interpreta¢ao desse sonho, 6 Zaratustra!

Nao és tu mesmo o vento de estridentes zunidos, que escancara os
portdes das cidadelas da morte?

Nio és tu mesmo o atatde cheio de coloridas maldades e angelicais
caretas da vida?

Em verdade, tal como mil gargalhadas de criangas chega Zaratustra a
todas as cAmaras mortudrias, rindo desses noturnos guardides de timulos e de
quem mais faz retinir sombrias chaves.

Vais assustd-los e derrubd-los com teu riso; seu desmaio e seu despertar
provarao teu poder sobre eles.

E, mesmo quando chegarem o longo crepusculo e o cansaco da morte,
nio declinards em nosso céu, 6 advogado da vida!

Novas estrelas nos fizeste ver, e novos esplendores da noite; em verdade,




o proprio riso estendeste sobre nés como uma tenda colorida.

Agora sempre sairdo risos de crianga dos ataudes; agora, um vento forte
sempre vencerd todo cansa¢o da morte: disso és, para nds, o avalista e
adivinho!

Em verdade, com eles mesmos sonhaste, com teus inimigos: este foi teu
sonho mais pesadol

Mas, tal como acordaste deles e voltaste a ti, eles acordardo de si
mesmos — e voltardo a til” —

Assim falou o discipulo; e todos os outros se amontoaram ao redor de
Zaratustra, tomaram-lhe as maos e procuraram persuadi-lo a deixar o leito e
a ftristeza e retornar para eles. Mas Zaratustra permaneceu sentado na cama,
aprumado, com olhar alheio. Como alguém que regressa de uma longa
auséncia em terra distante, olhou para seus discipulos e examinou seus rostos;
e ainda nao os reconheceu. Mas, quando eles o levantaram e o puseram
sobre seus proprios pés, eis que subitamente seus olhos mudaram; ele
compreendeu tudo o que havia sucedido, passou a mao na barba e disse com
voz forte:

“Pois muito bem! Para isso havera tempo; cuidai agora, meus discipulos,
que tenhamos uma boa refeicio, e logo! Assim pretendo fazer peniténcia por
sonhos ruins!

Mas o adivinho deverd comer e beber ao meu lado; e, em verdade, quero
ainda lhe mostrar um mar em que possa afogar-se!”

Assim falou Zaratustra. Em seguida, porém, olhou longamente no rosto do
discipulo que havia interpretado o sonho, e nisso balangava a cabe¢a. —



Da redencao

Um dia, quando Zaratustra passava pela grande ponte, os aleijados e os
mendigos o cercaram, e assim lhe falou um corcunda
“Olha, Zaratustra! Também o povo aprende contigo e ganha fé na tua

doutrina: mas, para que ele creia em ti completamente, uma coisa ainda é
necessaria — tens de convencer também a nés, aleijados! Tens aqui uma boa
colecao deles e, na verdade, uma senhora oportunidade! Podes curar os cegos
e fazer andar os paraliticos; e daquele que tem coisa demais nas costas
poderias também tirar um pouco: — acho que esta seria a maneira certa de
fazer os aleijados acreditarem em Zaratustra!”

Mas assim respondeu Zaratustra aquele que falou: “Quando se tira ao
corcunda sua corcova, tira-se-lhe também seu espirito — € o que ensina o
povo. E, quando se di ao cego a visio, ele vé demasiadas coisas ruins sobre
a terra: de modo que amaldicoa aquele que o curou. Mas quem faz o
paralitico andar, prejudica-o mais que tudo: pois, mal consegue andar, todos
0s seus vicios o arrastam consigo — € o que ensina o povo sobre os aleijados.
E por que nao deveria Zaratustra também aprender com o povo, se 0 povo
aprende com Zaratustra?

Desde que estou entre os homens, isto me parece o minimo do que vejo:
‘A este falta um olho, aquele uma orelha e a um terceiro a perna, e hi outros
que perderam a lingua, o nariz ou a cabega’.

Vi e vejo coisas piores, e vérias tio abomindveis que nao desejo falar de
todas, mas tampouco silenciar sobre algumas: homens aos quais falta tudo,
exceto uma coisa que tém demais — homens que nao sio mais que um
grande olho, ou uma grande boca, ou uma grande barriga, ou algo mais de
grande —, aleijados as avessas, eu os chamo.90

E, quando sai de minha solidio e por esta ponte passei pela primeira
vez, ndo acreditei em meus olhos e olhei, tornei a olhar e disse enfim: ‘Isso é
uma orelha! Uma orelha do tamanho de um homem!’. Olhei com mais
atencao ainda: e, realmente, debaixo da orelha movia-se algo que era
pequeno, mirrado e franzino de dar pena. Verdadeiramente, a enorme orelha
estava sobre um pequenino e estreito caule — mas o caule era um homem!
Quem olhasse com uma lente poderia até reconhecer um infimo rosto
invejoso; e também uma inchada alminha que oscilava no caule. E o povo
me disse que a grande orelha era nao s6 um homem, mas um grande
homem, um génio. Mas eu jamais acreditei no povo, quando ele falava de
grandes homens — e conservei minha crenca de que era um aleijado as
avessas, que tinha muito pouco de tudo e demasiado de uma coisa s6.”

Depois que Zaratustra assim falou ao corcunda e aqueles dos quais este
era porta-voz e advogado, voltou-se para seus discipulos, profundamente
desalentado, e disse:

“Em verdade, meus amigos, eu caminho entre os homens como entre




pedagos e membros de homens!

Isso € o mais terrivel para meus olhos, encontrar 0 homem destrogado e
disperso como sobre um campo de batalha e matadouro.91

E, quando o meu olhar escapa do agora para o outrora, depara sempre
com o mesmo: pedacos e membros, e apavorantes acasos — mas niao
homens!

O agora e o outrora sobre a terra — ah, meus amigos! —, eis 0 mais
insuportavel para mim; e eu ndo saberia viver, se nao fosse também um
vidente daquilo que tem de vir.

Um vidente, um querente, um criador, um futuro ele préprio e uma
ponte para o futuro — e, ah, também como que um aleijado nessa ponte:
tudo isso € Zaratustra.

E também vo6s vos perguntastes muitas vezes: ‘Quem € Zaratustra para
nés? Como devemos chama-1o7. E, tal como eu mesmo, vos destes perguntas
oMo respostas.

E ele um prometedor? Ou um cumpridor? Um conquistador? Ou um
herdeiro? Um outono? Ou uma relha de arado? Um médico? Ou um
convalescido?

E ele um poeta? Ou um homem veraz? Um libertador? Ou um domador?
Um bom? Ou um mau?

Eu caminho entre os homens como entre pedagos de um futuro: aquele
futuro que enxergo.

E este € todo o meu engenho e esfor¢o,92 eu componho e transformo em
um o que € pedago, enigma e apavorante acaso.

E como suportaria eu ser homem, se 0 homem nio fosse também poeta,
decifrador de enigmas e redentor do acaso?

Redimir o que passou e transmutar todo ‘Foi’ em ‘Assim eu quis” —
apenas isto seria para mim redenciol

Vontade — eis 0 nome do libertador e mensageiro da alegria: assim vos
ensinei eu, meus amigos! E agora aprendei também isto: a prépria vontade é
ainda prisioneira.

Querer liberta: mas como se chama o que acorrenta até mesmo o
libertador?

‘Foi’: assim se chama o ranger de dentes e solitdria aflicao da vontade.
Impotente quanto ao que foi feito — ela é uma irritada espectadora de tudo
que passou.

A vontade nio pode querer para trds; nio poder quebrantar o tempo e o
apetite do tempo — eis a solitiria aflicao da vontade.

Querer liberta: o que excogita o préprio querer, para livrar-se de sua
aflicao e zombar de seu carcere?

Ah, todo prisioneiro se torna um bobo! De maneira tola também redime a
si mesma a vontade prisioneira.

Que o tempo nao ande para trds, isto a enraivece; ‘Aquilo que foi’ — eis
o nome da pedra que ela nio pode mover.

E assim ela move pedras, por raiva e desalento, e pratica vinganca
naquele que nio sente, como ela, raiva e desalento.




Assim a vontade, a libertadora, converteu-se em causadora de dor: e em
tudo que pode sofrer ela se vinga de niao poder voltar para trds.

Isto, e apenas isto, € a propria vinganga: a aversio da vontade pelo
tempo e seu ‘Foi'.

Em verdade, uma grande loucura habita em nossa vontade; e tornou-se
maldicao para tudo que é humano o fato de essa loucura haver adquirido
espiritol

O espirito da vingang¢a: meus amigos, até agora foi essa a melhor
reflexao dos homens; e onde havia sofrimento devia sempre haver castigo.

Pois ‘castigo’ ¢ como a vingan¢a chama a si propria: com uma palavra
mentirosa, ela finge ter boa consciéncia.

E, porque no querente mesmo existe sofrimento pelo fato de nio poder
querer para trds — entdo o proprio querer e a vida inteira deviam — ser
castigo!

E uma nuvem apds a outra rolou sobre o espirito: até que finalmente o
delirio pregou: “Tudo passa, por isso tudo merece passar!’.

‘E isso mesmo ¢ justs aquela lei do tempo, segundo a qual ele tem que
devorar seus filhos’: assim pregou o delirio.

‘As coisas estdo ordenadas eticamente conforme o direito e o castigo. Oh,
onde estd a redenc¢ao do fluxo das coisas e do castigo “existéncia™ Assim
pregou o delirio.

‘Pode haver reden¢ao quando hd um direito eterno? Ah, inamovivel é a
pedra “Foi”: eterno tem de ser também todo castigo!” Assim pregou o delirio.

‘Ato nenhum pode ser destruido: como poderia ser desfeito pelo castigo?
Iss0, isso € o eterno do castigo “existéncia”, que a existéncia mesma deve
eternamente ser ato e culpa de novo!

A menos que a vontade finalmente redimisse a si propria e o querer se
tornasse nio querer —’: mas vés conheceis, irmaos, essa cantiga fabulosa do
delirio!

Eu vos levei para bem longe dessas cantigas fabulosas, quando vos ensinei
que ‘a vontade € criadora’.

Todo ‘Foi' é um pedaco, um enigma, um apavorante acaso — até que a
vontade criadora fala: ‘Mas assim eu quis!’.

— Até que a vontade criadora fala: ‘Mas assim eu quero! Assim querereil’.

Mas ela ja falou assim? E quando aconteceu isso? A vontade ja foi
desatrelada de sua propria tolice?

A vontade ja se tornou seu proprio redentor ¢ mensageiro da alegria?
Desaprendeu o espirito da vinganca e todo ranger de dentes?

E quem lhe ensinou a reconciliagio com o tempo, e o que é mais alto
que toda reconciliagao?

Algo mais alto que toda reconciliagao tem de querer a vontade que é
vontade de poder —: mas como lhe acontece isso? Quem lhe ensinou
também o querer-para-tras?”

— Nesse ponto de seu discurso, porém, aconteceu que Zaratustra parou



de repente, e semelhou alguém aterrorizado ao extremo. Com ar
amedrontado olhou para seus discipulos; seu olhar penetrou como uma flecha
seus pensamentos e reticéncias. Mas apGs um instante riu novamente e disse,
aliviado:

“E dificil conviver com os homens, pois é muito dificil calar. Sobretudo
para um tagarela.” —

Assim falou Zaratustra. Mas o corcunda havia escutado a conversa, nisso
escondendo o rosto; quando ouviu Zaratustra rir, porém, olhou para cima,
curioso, e disse lentamente:

“Mas por que Zaratustra fala conosco de modo diferente do que fala com
seus discipulos?”

Zaratustra respondeu: “Que hid de surpreendente nisso? Com corcundas
podemos falar de maneira torta!

“Certo”, disse o corcunda; “e com alunos podemos falar pelos
cotovelos.93

Mas por que Zaratustra fala com seus alunos de modo diferente — do que
fala consigo mesmo?” —




Da prudéncia humana

Nao a altura: a escarpa é o mais terrivell

A escarpa, onde o olhar se precipita ld embaixo e a mao se agarra ld
em cima. Ali o coragio tem vertigem com sua dupla vontade.

Ah amigos, adivinhais também a dupla vontade de meu coracao?

a minha escarpa e o meu perigo, que o meu olhar se precipite na
altura e a minha mao queira se ater e se apoiar — na profundidade!

Ao homem se aferra minha vontade, com cadeias me amarro ao homem,
porque sou impelido para cima, rumo ao super-homem: pois para la quer ir
minha outra vontade.

E para isso vivo cego entre os homens; como se nao os conhecesse: para
que a minha mao nido perca inteiramente a sua fé em algo firme.

Eu niio vos conheco, homens: essa escuridao e consolo frequentemente
me rodeia.

Fico sentado junto ao portio, exposto a qualquer velhaco, e pergunto:
quem quer me enganar?

Eis a minha primeira prudéncia94 humana: deixo-me enganar, para nio
me manter em guarda contra os velhacos.

Ah, se eu me mantivesse em guarda contra os homens: como poderia o
homem ser uma ancora para meu balao? Muito facilmente seria eu impelido
para o alto e para longe!

Esta providéncia se acha sobre o meu destino: que eu tenha de existir
sem precaugio.

E quem nio quiser morrer de sede entre os homens, deve aprender a
beber de todos os copos; e quem quiser permanecer limpo entre os homens,
deve saber se lavar também com dgua suja.

E assim falei muitas vezes, para meu consolo: “Muito bem! Adiante, velho
coracaol Uma infelicidade te sucedeu: goza disso como tua — felicidade!”.

Mas eis minha outra prudéncia humana: eu poupo os vaidosos mais que
os orgulhosos.

A vaidade ferida nio ¢ a mae de todas as tragédias? Onde o orgulho é
ferido, porém, ali cresce algo ainda melhor que orgulho.

Para que a vida seja boa de contemplar, é preciso que seu espeticulo
seja bem representado: mas isso requer bons atores.

Bons atores me pareceram todos os vaidosos: eles representam e querem
que as pessoas gostem de assistir a eles — todo o seu espirito estd nessa
vontade.

Eles encenam a si préprios, inventam-se; em sua vizinhanga gosto de
assistir 2 vida — isso me cura da melancolia.

Por isso poupo os vaidosos, porque sio médicos de minha melancolia e
me prendem aos homens como a um espetaculo.

E depois: quem pode medir, no vaidoso, toda a profundidade de sua




modéstia? Sou bom e compassivo com ele devido a sua modéstia.

De vGs ele quer aprender a fé em si mesmo; ele se alimenta de vossos
olhares, come o louvor em vossas maos.

Até em vossas mentiras ele acredita, quando mentis bem a respeito dele:
pois no mais fundo seu corac¢ao suspira: “Que sou eu?”.

E, se a virtude genuina € aquela que nio sabe de si: o vaidoso nao sabe
de sua modéstia! —

Mas eis a minha terceira prudéncia humana: nio deixo que a visio dos
maus me seja estragada por vossa covardia.

Sou feliz em ver as maravilhas que o sol quente faz nascer: tigres,
palmeiras, cascavéis.

Também entre os homens hd belas crias do sol quente e coisas dignas de
admirac¢ao nos malvados.

E certo que, assim como vossos maiores sibios nio me pareceram tio
sabios, também a maldade dos homens achei aquém de sua fama.

E muitas vezes perguntei, balancando a cabeca: Por que ainda
chacoalhar, 6 cascavéis?

Em verdade, também para o mal ainda hi um futuro! E o sul mais quente
nio foi ainda descoberto para o homem.

Quantas coisas se chamam extrema maldade, que s6 tém doze pés de
largura e trés meses de duracaol95 Mas um dia dragoes maiores virao ao
mundo.

Pois, para que ao super-homem nio falte seu dragio, o superdragao que
dele seja digno: para isso, muitos s6is quentes ainda precisarao arder sobre a
amida selva!

Vossos gatos selvagens precisardo haver se tornado tigres, e vossos sapos
venenosos, crocodilos: pois o bom dor deve ter uma boa caca!

Em verdade, 6 bons e justos! Hi muito do que rir em vés, especialmente
vosso temor daquele que até agora se chamou “Demo6nio”!

Sao tao alheias a grandeza vossas almas, que o super-homem vos seria
terrivel em sua bondade!

E v6s, sdbios e sabedores, vos fugirieis da incandescente lava de sabedoria
em que o super-homem banha alegremente a sua nudez!

O v6s, homens mais elevados que meus olhos ja conheceram! Eis a
minha davida a vosso respeito, e o meu riso secreto: eu adivinho que ao meu
super-homem chamarieis — Demoniol

Ah, cansei-me desses homens mais elevados e melhores: de sua “altura”
eu ansiava me afastar, ir para cima, para longe, para o super-homem!

Um horror se apoderou de mim, quando vi nus esses homens melhores:
entio me cresceram asas, para voar para futuros distantes.

Para futuros distantes, para Suis mais meridionais do que um artista algum
dia sonhou: ali onde os deuses se envergonham de toda vestimenta!

Mas a vos quero ver disfarcados, a vés, proximos e semelhantes, e bem
adornados, e vaidosos, e dignos, como “os bons e justos” —

E disfar¢ado sentarei eu mesmo entre vés — de modo a ndo reconbecer
a vés e a mim: eis minha dltima prudéncia diante dos homens.




Assim falou Zaratustra.



A hora mais quieta

Que me aconteceu, meus amigos? Vedes-me perturbado, repelido,
obediente a contragosto, disposto a ir — ah, ir para longe de vds!

Sim, ainda uma vez deve Zaratustra retornar a sua solidio: mas dessa
vez o urso volta sem 4nimo para sua caverna!

Que me aconteceu? Quem ordenou isso? — Ah, minha irada senhora quer
assim, ela falou comigo; jd vos disse alguma vez o seu nome?

Ontem a noite falou comigo minba hora mais quieta: eis o nome de
minha terrivel senhora.

E assim aconteceu — pois devo contar-vos tudo, para que vosso coragao
nio se endureca com aquele que subitamente parte!

Conheceis o pavor daquele que adormece? —

Até os dedos dos pés ele se apavora de o chio lhe fugir e o sonho
comecgar.

Isso vos digo como imagem. Ontem, na hora mais quieta, fugiu-me o
chao: o sonho comegou.

O ponteiro avangava, o relégio de minha vida tomava félego — jamais
ouvi tal quietude ao meu redor: de maneira que meu coragao se apavorou.

Entao me falaram sem voz: “Tu sabes, Zaratustra?” —

E eu gritei de pavor ante esse murmdrio, e o sangue me fugiu do rosto:
mas permaneci calado.

Entdo, de novo me falaram sem voz: “Tu sabes, Zaratustra, mas nio
falas!” —

E eu afinal respondi, como alguém que teima: “Sim, eu sei, mas nio
quero falar!”.

Entao novamente me falaram sem voz: “Tu nao queres, Zaratustra? Isso é
verdade? Nao te escondas em tua teimosia!” —

Eu chorei e tremi como uma crianga, e falei: “Ah, eu bem queria, mas
como posso? Dispensa-me disso! Estd acima de minhas forcas!”.

Entao novamente me falaram sem voz: “Que importas tu, Zaratustra? Fala
tas palavras e faz-te em pedacos!” —

E eu respondi: “Ah, sio minhas palavras? Quem sou eu? Espero alguém
mais digno; nio mere¢o sequer despedacar-me nele”.

Entao novamente me falaram sem voz: “Que importas tu? Ainda nao és
humilde o bastante para mim. A humildade tem o couro mais duro”. —

E eu respondi: “O que ja ndo suportou o couro de minha humildade! Vivo
a0 pé de minhas alturas: qual a altura de meus cumes? Ninguém me disse
ainda. Mas conhe¢o bem os meus vales”.

Entio novamente me falaram sem voz: “O Zaratustra, quem tem
montanhas a mover, move também vales e baixadas”. —

E eu respondi: “Minhas palavras nio removeram ainda nenhuma
montanha, e o que falei nio alcan¢ou os homens. Eu bem fui para os homens,



mas ainda ndo cheguei até eles”.

Entao novamente me falaram sem voz: “Que sabes tu disso? O orvalho
cai sobre a relva quando a noite mais silencia”. —

E eu respondi: “Eles zombaram de mim, quando encontrei meu proprio
caminho e o segui; e, em verdade, tremeram meus pés entio.

E assim me falaram eles: desaprendeste o caminho, e agora desaprendes
também o andar!”

Entao novamente me falaram sem voz: “Que importa a zombaria deles?
Es alguém que desaprendeu a obediéncia: agora deves ordenar!

Nao sabes de quem mais necessitam todos? Daquele que ordena grandes
coisas.

Realizar grandes coisas € dificil: ordenar grandes coisas ¢ o mais dificil,
porém.

Eis 0 que é mais imperdodvel em ti: tens o poder, e nio queres
dominar.” —

E eu respondi: “Falta-me a voz do ledo para tudo ordenar”.

Entdo, novamente me falaram como num sussurro: “As palavras mais
quietas s3o as que trazem a tempestade. Pensamentos que vém com pés de
pombas dirigem o mundo.

O Zaratustra, deves andar como uma sombra daquilo que tem de vir:
assim ordenards e, ordenando, andards a frente.” —

E eu respondi: “Envergonho-me”.

Entiio novamente me falaram sem voz: “E preciso que te tornes crianca e
nao sintas vergonha.

Ainda tens o orgulho da juventude, tarde te tornaste jovem: mas quem
quer se tornar crianga, ainda tem de superar sua juventude.” —

E eu refleti longamente e tremi. Mas, afinal, disse o que havia dito
primeiramente: “Nao quero”.

Entao houve uma risada ao meu redor. Ah, como essa risada me rasgou
as entranhas e dilacerou o coracao!

E pela dltima vez me falaram: “O Zaratustra, teus frutos estio maduros,
mas nao estds maduro para teus frutos!

Assim, tens de voltar para a solidio: pois deves ainda ficar tenro.” —

E novamente algo riu, e fugiu; entao tudo se pds quieto ao meu redor,
como que num duplo siléncio. Mas eu estava caido no chio, e o suor me
escorria pelos membros.

— Agora ouvistes tudo, e por que devo retornar a minha solidio. Nada
vos ocultei, meus amigos.

Mas também isto me ouvistes dizer: gquem, de todos os homens, é ainda o
mais calado — e quer sé-lo!

Ah, meus amigos! Eu ainda teria algo a vos dizer, ainda teria algo a vos
dar! Por que nio o dou? Entao sou avarento? —

Ap&s dizer essas palavras, Zaratustra foi tomado pela violéncia da dor e
a iminente despedida de seus amigos, de modo que chorou alto; e ninguém



pode consold-lo. A noite, porém, ele foi embora sozinho, deixando seus
amigos.



TERCEIRA PARTE

Olhais para cima quando buscais a eleva¢ao. Eu olho para baixo,
porque estou elevado.
Quem, entre vos, pode a0 mesmo tempo rir e sentir-se elevado?
Quem sobe aos montes mais altos ri das tragédias do palco e da
vida.

Assim falou Zaratustra, “Do ler e escrever” (I, p. 41)



O andarilho

Era cerca de meia-noite quando Zaratustra seguiu para o cume da ilha, a
fim de chegar a outra costa de manha cedo: pois 1a pretendia tomar um
barco. Naquele lugar havia uma boa enseada, onde barcos estrangeiros
também gostavam de ancorar; eles levavam os que queriam deixar as ilhas
bem-aventuradas e atravessar o mar. Enquanto Zaratustra subia o monte,
lembrou-se das muitas caminhadas solitirias que fizera desde menino, e dos
numerosos montes, cumes e vertentes que ja havia escalado.

Eu sou um andarilho e um escalador de montanhas, disse para seu
coracao, eu nao gosto das planicies e, ao que parece, ndo posso ficar muito
tempo parado.

E, seja ld o que ainda me acontega, como destino e como vivéncia, —
sempre haverd uma caminhada e uma escalada de montanha: afinal,
vivencia-se apenas a si mesmo.96

Passou o tempo em que me podiam suceder acasos; e o que poderia
ainda me tocar que ja ndo fosse meu?

Ele apenas retorna para casa, regressa para mim — meu proprio Eu, e
o que dele ha muito tempo se achava no estrangeiro, disperso entre coisas e
acasos.

E ainda uma coisa eu sei: agora me acho diante de meu dltimo cume, e
daquele que mais longamente me foi poupado. Ah, devo encetar meu
caminho mais durol Ah, comecei minha mais solitiria caminhada!

mas quem ¢ de meu feitio nio foge a esta hora: aquela que lhe diz:
“Agora segues o teu caminho de grandeza! Cume e abismo — juntaram-se
agora num so!

Segues teu caminho de grandeza: tornou-se teu tltimo refigio o que até
entdo era teu ultimo perigo!

Segues teu caminho de grandeza; essa deve ser agora tua maior
coragem: que nio haja mais nenhum caminho atrds de ti!

Segues teu caminho de grandeza; aqui ninguém te acompanhard
furtivamente! Teus proprios pés apagaram o caminho atrds de ti, e acima
dele estd escrito: Impossibilidade.

E, se todas as escadas te faltarem doravante, terds de saber como subir
sobre tua propria cabeca: de que outra forma poderias desejar subir?

Sobre tua prépria cabe¢a e além do teu préprio coragaol O mais suave
em ti deve agora se tornar o mais duro.

Quem sempre se poupou muito, termina por adoecer do seu muito
poupar-se. Louvado seja o que endurece! Nao louvo a terra em que mel e
manteiga — fluem!

Olhar para longe de si € necessirio, a fim de ver muito: — todo
escalador de montanhas necessita essa dureza.

Mas quem, como homem do conhecimento, olha de maneira importuna,
como poderia ver, em todas as coisas, mais do que suas razoes exteriores?97

Mas tu, 6 Zaratustra, querias ver a razdo e o pano de fundo de todas as




coisas: entdo tens de subir acima de ti mesmo — para o alto, para além, até
que tenhas inclusive tuas estrelas abaixo de ti!”

Sim, olhar do alto para mim mesmo e até para minhas estrelas: apenas
isso eu chamaria de meu cume, isso me restaria como meu #ltimo cume! —

Assim falou Zaratustra para si mesmo ao subir, consolando seu cora¢iao
com duras maximas: pois ele estava ferido no coragao, como jamais estivera
antes. E, quando chegou ao alto da montanha, eis que o outro mar se estendia
a sua frente, e ele permaneceu longamente parado e em siléncio. Mas a noite
estava fria naquelas alturas, e também clara e estrelada.

Reconhe¢o a minha sina, disse afinal, com tristeza. Pois bem! Estou
pronto. Comega a minha dltima solidao.

Ah, esse triste e negro mar abaixo de mim! Ah, esse prenhe desconsolo
noturno! Ah, mar e destinol Rumo a vés devo agora descen

Acho-me diante de minha mais alta montanha e de minha mais longa
caminhada: por isso, devo antes descer mais profundamente do que jamais
desci:

— descer mais profundamente na dor do que jamais desci, até sua mais
negra maré! Assim quer meu destino: pois bem, estou pronto!

De onde vém as mais altas montanhas?, perguntei certa vez. Entao
aprendi que vém do mar.

Esse testemunho estd inscrito em suas rochas e nas paredes de seus
cumes. E a partir do mais profundo que o mais elevado deve chegar 2 sua
altura. —

Assim falou Zaratustra no pico da montanha, onde fazia frio; mas, quando
ele chegou a vizinhanga do mar e, afinal, encontrava-se sozinho entre os
rochedos, havia se cansado no caminho e estava com ainda mais anseio do
que antes.

Tudo ainda dorme, falou; também o mar dorme. Ebrio de sono e alheio
olha ele para mim.

Mas sua respira¢do é quente, eu sinto isso. E sinto também que ele sonha.
Revolve-se, sonhando, sobre duras almofadas.

Escuta! Escuta! Como ele geme, com mds recordagoes! Ou mds
expectativas?

Ah, estou triste juntamente contigo, 6 monstro escuro, e aborrecido
Ccomigo mesmo por tua causa.

Ah, que a minha mao ndo tenha for¢a bastante! De bom grado, em
verdade, eu te redimiria dos maus sonhos! —

Ao falar assim, Zaratustra riu de si mesmo com tristeza e amargura. O
qué, Zaratustra!, disse ele, ainda queres cantar consolos para o mar?

Ah, carinhoso tolo Zaratustra, prodigo e beato na confianca! Mas sempre
foste assim: sempre te achegaste confiantemente a tudo que é terrivel.

Todo monstro quiseste acariciar. Um bafo quente, algum pelo macio na



pata —: e logo estavas pronto para amd-lo e atrai-lo.
O amor é o perigo do mais solitirio, o0 amor a tudo, bastando que viva!
Sao de rir, em verdade, minha tolice e minha modéstia no amor! —

Assim falou Zaratustra, e nisso riu novamente: mas entdo se lembrou dos
amigos que abandonara — e, como se os tivesse ofendido com seus
pensamentos, irritou-se com seus pensamentos. E logo sucedeu que aquele
que chorava riu: — de raiva e anseio Zaratustra chorou amargamente.98



Da visio e enigma

Quando, entre os marinheiros, correu a noticia de que Zaratustra se
achava a bordo — pois um homem das ilhas bem-aventuradas havia subido
juntamente com ele —, houve grande curiosidade e expectativa. Mas
Zaratustra silenciou por trés dias e estava frio e surdo de tristeza, de modo
que ndo respondeu nem a olhares nem a perguntas. Na tarde do segundo dia,
porém, abriu novamente os ouvidos, embora ainda se mantivesse calado: pois
havia muita coisa estranha e perigosa a ouvir naquele barco, que vinha de
longe e navegava para mais longe ainda. Zaratustra era um amigo de todos
os que fazem longas viagens e nao querem viver sem perigo. E olha! Enfim
sua propria lingua se soltou, a for¢a de escutar, e o gelo de seu coragdo se
rompeu: — entdo ele se pds a falar assim:

A v6s, ousados tenteadores, tentadores,99 e quem se haja uma vez
lancado com velas astutas em mares terriveis, —

A v0s, €brios de enigmas, amantes do crepusculo, cuja alma ¢é atraida
com flautas a todo abismo traicoeiro:

— pois ndo quereis sentir e seguir um fio com mao covarde; e, onde
podeis adivinbar, detestais deduzir —

Apenas a vés relato o enigma que vi — a visao do mais solitdrio. —

Recentemente caminhava eu, sombrio, por um crepusculo palido como
um caddver — sombrio e rijo, com labios cerrados. Nao apenas um sol
havia declinado para mim.

Uma trilha que subia teimosamente entre os seixos, maldosa, solitiria, nao
mais animada por ervas e arbustos: uma trilha de montanha rangendo sob a
teimosia de meus pés.

Mudos, andando sobre o zombeteiro chiar do cascalho, pisando os
pedregulhos que os faziam deslizar: assim meus pés for¢cavam o caminho
para o alto.

Para o alto: — nao obstante o espirito que os puxava para baixo, para o
abismo, o espirito de gravidade, meu demonio e arqui-inimigo.

Para o alto: — embora ele estivesse em minhas costas, meio anio, meio
toupeira; aleijado; aleijador; pingando chumbo em meu ouvido, pensamentos-
gotas de chumbo em meu cérebro.100

“O Zaratustra”, cochichou zombeteiramente, silaba por silaba, “6 pedra
da sabedoria! Tu te arremessaste para cima, mas toda pedra arremessada
tem de — cair!

O Zaratustra, pedra da sabedoria, pedra da funda, destruidor de estrelas!
Arremessaste a ti mesmo o alto — mas toda pedra arremessada — tem de




cair!

Condenado a ti mesmo e a teu préprio apedrejamento: 6 Zaratustra,
arremessaste longe a pedra — mas sobre /i ela caird!”

Entao calou-se 0 anao; e isso durou muito. Mas seu siléncio me oprimia; e
estar assim a dois €, em verdade, mais solitirio do que estar a um!

Eu subia, subia, sonhava, pensava — mas tudo me oprimia. Eu semelhava
um doente ao qual seu triste martirio torna cansado e que € despertado, ao
adormecer, por um sonho ainda pior. —

Mas existe algo, em mim, que chamo de coragem: até agora, sempre
matou em mim todo desinimo. Por fim, essa coragem me mandou parar e
falar: “Anaol Ou tu, ou eu!” —

E que a coragem é o melhor matador — coragem que ataca: pois em
todo ataque ha fanfarra.

O homem, porém, é o animal mais corajoso: assim superou qualquer
animal. Com fanfarra superou também qualquer dor; mas a dor humana € a
dor mais profunda.

A coragem também mata a vertigem ante os abismos: e onde o ser
humano nio estaria diante de abismos? O préprio ver nio ¢ — ver abismos?

A coragem é o melhor matador: coragem também mata a compaixdo.
Mas compaixdo é o abismo mais profundo: quanto mais fundo olha o homem
no viver, tanto mais fundo olha também no sofrer.

Mas coragem é o melhor matador, coragem que ataca: ela mata até
mesmo a morte, pois diz: “Iso era vida? Muito bem! Mais uma vez!”.

Mas hd muita fanfarra num dito como esse. Quem tem ouvidos, que ouca.



“Alto 14, anao!”, falei. “Eu, ou tu! Mas eu sou o mais forte de nos dois —:
tu nio conheces meu pensamento abismal! Esse — ndo poderias suportar!” —
Entdo ocorreu algo que me fez mais leve: pois 0 ando pulou de meus
ombros, por curiosidade! E foi se acocorar sobre uma pedra a minha frente.

Mas havia um portal justamente ali onde paramos.

“Olha esse portal, anao!”, falei também; “ele tem duas faces. Dois
caminhos aqui se encontram: ninguém ainda os trilhou até o fim.

Essa longa rua para trds: ela dura uma eternidade. E a longa rua para ld
— isso € outra eternidade.

Eles nao se contradizem, esses caminhos; eles se chocam frontalmente: —
& aqui, neste portal, que eles se encontram. O nome do portal estd em cima:
‘Instante’.

Mas, se alguém seguisse por um deles — sempre mais adiante e mais
longe: acreditas, anio, que esses caminhos se contradizem eternamente?” —

“Tudo que € reto mente”, murmurou desdenhosamente o anio. “Toda
verdade é curva, o préprio tempo € um circulo.”

“O espirito de gravidade!”, falei irritado, “nio tornes tudo tao leve para ti!
Ou te deixo acocorado onde e perneta — e eu te trouxe bem alto!

Olha”, continuei a falar, “esse instante! Desde esse portal, uma longa rua
eterna conduz para trds: atrds de nés ha uma eternidade.

Tudo aquilo que pode andar, de todas as coisas, ndo tem de haver
percorrido esta rua alguma vez? Tudo aquilo que pode ocorrer, de tod:
coisas, nio tem de haver ocorrido, sido feito, transcorrido alguma vez?
%, se tudo ja esteve ai, que achas, ando, desse instante? Também esse
portal nao deve ji — ter estado af?

E todas as coisas ndo se acham tao firmemente atadas que esse instante
carrega consigo fodas as coisas por vir? Portanto — — também a si mesmo?

Pois 0 que pode andar, de todas as coisas, também nessa longa rua para
ld — tem de andar ainda alguma vez! —

E essa lenta aranha que se arrasta 2 luz da lua, e essa luz mesma, e tu e
eu junto ao portal, sussurrando um para o outro, sussurrando sobre coisas
eternas — ndo temos de haver existido todos nos?

— e de retornar e andar nessa outra rua, 1a, diante de nds, nessa longa e
horripilante rua — nao temos de retornar eternamente? —"

Assim falei eu, e cada vez mais baixo: pois temia meus proprios
pensamentos e intengoes ocultas.101 Entdo escutei, subitamente, um cao uivar
na vizinhanga.

Alguma vez escutei um cao uivar assim? Meu pensamento correu para
trds. Sim! Quando era crianga, na mais longinqua infincia
— entdo ouvi um cio uivar assim. E também o vi, ericado, com a
cabeca voltada para cima, tremendo, na mais silenciosa meia-noite, quando




também os caes acreditam em fantasmas:

— de maneira que tive pena. Pois justamente entao a lua cheia estava
sobre a casa, mortalmente calada, justamente entdo se encontrava parada,
uma redonda incandescéncia — parada sobre o telhado plano, como em
propriedade alheia: —

com isso assustava-se 0 cao: pois os cdes acreditam em ladroes e
fantasmas. E, quando novamente escutei aquele uivo, tive pena mais uma vez.

Para onde tinha ido o anio? e o portal? a aranha? E todos os sussurros?
Entdo eu sonhava? Acordei? Entre rochedos selvagens me achava eu de
repente, sozinho, ermo, no mais ermo luar.

Mas alijazia um ser bumano! E ali estava o cao, pulando, ericado,
ganindo — viu-me chegar — uivou novamente, entao gritou: — algum dia
escutei um cdo gritar assim por socorro?

E, em verdade, o que vi, jamais vira igual. Vi um jovem pastor
contorcendo-se, sufocando, estremecendo, com o rosto deformado, e uma
negra, pesada serpente que lhe safa da boca.

Alguma vez vi tanto nojo e pilido horror em um rosto? Havia ele
dormido? E a serpente rastejou para dentro de sua garganta — e ali mordeu
firmemente.

Minha mao puxou e tornou a puxar a serpente: — em vaol nio
conseguiu puxar a serpente da garganta. Entao de dentro de mim se gritou:
“Morde! Morde!

Corta a cabeca! Morde!” — assim se gritou de dentro de mim, meu
horror, meu 6dio, meu nojo, minha pena, tudo de bom e ruim gritou com um
grito de dentro de mim. —

O ousados a0 meu redor! Vés, tentadores, tenteadores, e quem, entre vés,
tenha se lancado com velas astutas em mares inexplorados! Vés, amantes de
enigmas!

Entdo interpretai-me o enigma que enxerguei, entao interpretai-me a
visao do mais solitario!

Pois era uma visio e uma premoni¢ao: — o gue vi eu entao em alegoria?
E quem é esse que um dia terd de vir?

Quem € o pastor em cuja garganta a serpente entrou? Quem € o homem
em cuja garganta entrard tudo de mais pesado, de mais negro?

— Mas o pastor mordeu, tal como lhe disse meu grito; mordeu com boa
mordida! Para longe cuspiu a cabeca da serpente —: e levantou-se de um
salto. —

Ndo mais um pastor, nio mais um homem — um transformado, um
iluminado que ria! Jamais, na terra, um homem riu como ele ria!

O meus irmaos, escutei um riso que nao era riso de homem — — e
agora me devora uma sede, um anseio que jamais sossega.

Meu anseio por esse riso me devora: oh, como suporto ainda Assim falou
Zaratustra.




Da bem-aventuranga involuntiria

Com tais enigmas e amarguras no coracao Zaratustra viajou através do
mar. Mas, quando estava a quatro dias de distincia das ilhas bem-aventuradas
e de seus amigos, havia superado toda a sua dor —: vitorioso e firme, ele
novamente dominava seu destino. Naquele momento, Zaratustra assim falou a
sua exultante consciéncia:

Sozinho estou novamente e quero estar, sozinho com o puro céu e o livre
mar; € novamente € tarde a meu redor.

Foi a tarde que encontrei meus amigos da primeira vez, e a tarde
também de outra vez: — na hora em que toda a luz fica mais sossegada.

Pois o que de felicidade ainda se acha a caminho entre céu e terra, busca
entdo abrigo numa alma luminosa: de felicidade toda a luz ficou agora mais
sossegada.

O tarde da minha vida! Um dia, também a minha felicidade desceu ao
vale para buscar abrigo: entdo achou essas almas abertas e hospitaleiras.

O tarde da minha vida! O que nio dei para possuir uma coisa: essa viva
plantacio de meus pensamentos e essa luz matinal de minha mais alta
esperanca!

Companheiros buscou um dia o criador, e filhos de sua esperanca: e eis
que nio podia encontrd-los, a menos que primeiramente os criasse.

Assim, estou em meio a minha obra, indo para meus filhos e deles
voltando: por seus filhos deve Zaratustra consumar a si mesmo.

Pois no fundo se ama apenas a seu filho e sua obra; e, onde ha grande
amor a si mesmo, ele é sinal de gravidez: assim enxerguei.

Meus filhos ainda verdejam em sua primeira primavera, proximos um do
outro e juntamente sacudidos pelos ventos, drvores de meu jardim e de meu
melhor terreno.

E, em verdade, onde drvores tais se acham juntas, ali existem ilhas bem-
aventuradas.

Mas um dia quero arrancd-las e por cada uma separada da outra: para
que aprenda a solidao, a obstinacio e a cautela.

Retorcida, curvada, com flexivel dureza ficard ela entdo junto ao mar, um
vivo farol da vida invencivel.

Ali, onde as tempestades se precipitam no mar e a tromba das
montanhas aspira a dgua, cada um fara suas vigilias do dia e da noite, para
seu exame e conhecimento.

Conhecido e provado devera ser, para sabermos se ¢ de minha espécie e
origem — se ¢ senhor de uma longa vontade, silencioso mesmo quando fala,
e complacente de modo que fome ao dar: —

— de modo que um dia se torne meu companheiro e crie e celebre




juntamente com Zaratustra —: alguém que escreva minha vontade em
minhas tdbuas: para a mais plena consumacio de todas as coisas.

E por ele e seus iguais devo eu proprio consumar-me: por isso agora
evito minha felicidade e me ofereco a toda infelicidade — para meu dltimo
exame e conhecimento.

E, em verdade, era tempo de eu ir; e a sombra do andarilho, o momento
mais longo e a hora mais silenciosa — todos me diziam: “E mais que
tempo!”.

O vento soprava pelo buraco da fechadura e me dizia: “Vem!”. A porta
se abria de par em par e me dizia: “Vail”.

Mas eu estava agrilhoado ao amor por meus filhos: o desejo me punha
esse lago, o desejo de amor, para que eu me tornasse presa de meus filhos e
me perdesse para eles.

Desejar — para mim isso ja significa: haver me perdido. Eu vos tenho,
meus filhos! Nesse ter, tudo deve ser certeza e nada deve ser desejo.

Mas o sol de meu amor se achava sobre mim, me incubava; em seu
proprio sumo cozia Zaratustra — e sombras e dividas se afastaram voando
acima de mim.

Eu ja ansiava por inverno e gelo: “Oh, que o inverno e o gelo me
fizessem novamente estalar e ranger!” — suspirei: e uma gélida bruma subia
de mim.

Meu passado rompeu seus timulos,102 mais de uma dor enterrada viva
despertou —: apenas havia dormido, oculta em pano mortudrio.

Assim tudo me gritava em sinais: “E tempo!”. — Mas eu — nio escutava:
até que, por fim, meu abismo se agitou e meu pensamento me mordeu.

Ah, pensamento abismal que é meu pensamento! Quando acharei a forca
para ouvir-te cavar € nio mais tremer?

Até a garganta me vém as batidas do cora¢do, quando te ouco cavar!
Mesmo teu siléncio me quer sufocar, 6 abismal silencioso!

Jamais ousei chamar-te para cima: era bastante que comigo — te
carregasse! Ainda nao era forte o bastante para a derradeira exuberancia e
petulancia de ledo.

Ja bastante terrivel sempre me foi teu peso: mas um dia acharei ainda a
for¢a e a voz de ledo que te chamem para cima!

Quando eu me houver superado nisso, entao me superarei também em
algo maior; e uma vitdria serd o selo de minha consumacaol —

Entretanto vagueio por mares incertos; o acaso me lisonjeia, o de lingua
macia; olho para a frente e para tris — e ainda nio enxergo fim.

Ainda nio chegou a hora de minha derradeira luta — ou estard chegando
agora? Em verdade, com insidiosa beleza me olham o mar e a vida ao redor!
O tarde de minha vida! O felicidade anterior ao anoitecer! O porto em

alto-mar! O paz na incerteza! Como desconfiei de todos vés!

Em verdade, tenho desconfianca de vossa insidiosa beleza! Semelho o
amante que desconfia do sorriso aveludado demais.

Tal como ele afasta de si a bem-amada, ainda carinhoso em sua dureza,
o ciumento — assim afasto eu de mim essa hora bem-aventurada.




Fora contigo, hora bem-aventurada! Contigo me chegou uma bem-
aventuranga involuntdria! Pronto para minha dor mais profunda me acho aqui:
— chegaste no momento errado!

Fora contigo, hora bem-aventurada! E melhor te abrigares por la — com
meus filhos! Ripido! E ainda os abencoa, antes do anoitecer, com a minha
felicidade!

Aproxima-se o anoitecer: o sol afunda. Ali vai — minha felicidade! —

Assim falou Zaratustra. E esperou por sua infelicidade a noite inteira; mas
esperou em vao. A noite permaneceu clara e silenciosa, e a felicidade
mesma lhe chegou cada vez mais perto. Pela manha, porém, Zaratustra riu
com seu coragao e disse, zombeteiro: “A felicidade corre atrds de mim. Isso
vem de eu nio correr atrds das mulheres. Mas a felicidade é uma mulher”.




Antes do nascer do sol

O céu acima de mim, céu puro, profundo! O abismo de luz! Olhando-te,
estremeco de divinos desejos.

Lancar-me a tua altura — eis a minha profundeza! Ocultar-me em tua
pureza — eis a minha inocéncial

O deus é encoberto por sua beleza:
falas: assim me proclamas tua sabedoria.

Mudo sobre o mar estrondeante surgiste hoje para mim, teu amor e teu
pudor trazem revela¢ao a minha alma estrondeante.

Que tenhas chegado a mim lindamente, encoberto em tua beleza, que me
fales mudamente, manifesto em tua sabedoria:

Oh, como nio adivinharia eu as vergonhas de tua alma? Antes do sol
vieste 2 mim, o mais solitario.

Somos amigos desde o comego: tristeza, horror e profundeza temos em
comum; também o sol temos em comum.

Nio falamos um ao outro, porque sabemos coisas demais —: silenciamo-
Nos, SOrTimos um para o outro o que sabemos.

Nio és a luz para meu fogo? Nao tens a alma irma do meu
entendimento?103

Juntos aprendemos tudo; juntos aprendemos a subir acima de nds, até nds
mesmos, e a sorrir desanuviados:—

— sorrir desanuviados para baixo, de olhos luminosos e de imensa
distancia, quando abaixo de nés coagao, finalidade e culpa embaciam como
chuva.

{, caminhando eu sozinho: de quem tinha fome a minha alma, a noite e
por sendas erradas? E, subindo eu montanhas, guem buscava eu, sendo a ti,
pelas montanhas?

E todo o meu caminhar e subir montanhas: apenas necessidade, recurso
de um canhestro: — somente voar deseja a minha vontade, voar para dentro
de 1l

E quem mais odiei do que as nuvens passageiras e tudo que te mancha? E
meu proprio 6dio também odiei, pois te manchava!

Tenho aversdo as nuvens passageiras, sorrateiros felinos rapaces: elas
tiram de ti e de mim o que nos ¢ comum — o imenso, ilimitado dizer Sim e
Amém.

Temos aversao a esses mediadores e intromissores, as nuvens
passageiras: esses meio-isso, meio-aquilo, que nio aprenderam a abengoar,
nem a amaldicoar a fundo.

Eu preferiria estar num barril sob o céu fechado, estar num abismo sem
céu, a ver-te maculado de nuvens que passam, 6 céu de luz!

E muitas vezes desejei atd-las com os arames de ouro dos raios e, como
o trovao, bater o tambor sobre as caldeiras de seus ventres: —

ssim escondes tuas estrelas. Nao




— um timbaleiro irritado, porque elas me roubam teu Sim e Amém, 6
céu sobre mim, puro, luminoso! Abismo de luz! — porque elas te roubam
meu Sim e Amém.

Pois ainda prefiro barulho, trovio e maldi¢oes do tempo a essa
ponderada, vacilante quietude felina; e entre os homens também odeio mais
que tudo os pisa-mansinho, meio-isso, meio-aquilo e duvidosas, vacilantes
nuvens que passam.

E “quem nio pode abencoar, deve aprender a amaldicoar” — esse claro
ensinamento me veio de um claro céu, mesmo em noites escuras essa estrela
se acha em meu céu.

Mas eu sou alguém que abengoa e diz Sim quando estds ao meu redor, 6
céu puro, 6 luminoso! Abismo de luz! — a todos os abismos levo 0 meu Sim
abengoador.

Tornei-me alguém que abengoa e diz Sim: para isso pelejei muito tempo
e fui um lutador, de modo a um dia ter as maos livres para abencoar.

Mas eis minha béncao: estar sobre cada coisa como seu proprio céu, seu
teto abobadado, sua redoma de cor anil, sua perene certeza: e bem-
aventurado é quem assim abencoa!

Pois todas as coisas sao batizadas na fonte da eternidade e além do bem e
do mal; mas os proprios bem e mal sio apenas sombras intermédias,
abafadas aflicoes e nuvens que passam.

Em verdade, trata-se de uma bén¢ao e nio de uma blasfémia, quando
ensino que “sobre todas as coisas estd o céu Acaso, o céu Inocéncia, o céu
Contingéncia, o céu Exuberancia”.

“Lady Contingéncia” — eis a mais velha aristocracia do mundo, que
devolvi a todas as coisas, ao redimi-las da servidao a finalidade.

Essa liberdade e serenidade celeste eu pus como redoma cor de anil
sobre todas as coisas, ao ensinar que acima e por meio delas nao existe uma
“vontade eterna” a querer.

Essa exuberincia e essa tolice eu pus no lugar dessa vontade, ao ensinar
que “em tudo, uma coisa é impossivel — racionalidade

Um pouco de razao, é verdade, uma semente de sabedoria espalhada de
estrela em estrela — esse fermento se acha misturado a todas as coisas: por
causa da tolice,104 a sabedoria se acha misturada a todas as coisas!

Um pouco de sabedoria é possivel; mas esta bem-aventurada certeza
encontrei em todas as coisas: elas ainda preferem — dancar com os pés do
acaso.

O céu acima de mim, céu puro, elevado! Esta é para mim a tua pureza,
nao haver eterna aranha e teias de aranha da razao:105 —

— seres para mim um local de danca para divinos acasos, seres uma
mesa divina para divinos dados e jogadores de dados! —

Mas enrubesces? Disse eu algo indizivel? Blasfemei, ao querer te abengoar?

Ou € a vergonha por estarmos a sos que te fez enrubescer? — Mandas-
me silenciar e partir porque agora — o dia chega?

O mundo ¢ fundo —: mais fundo do que jamais pensou o dia. Nem tudo
pode se expressar diante do dia. Mas o dia chega: separemo-nos, entio!




O céu acima de mim, envergonhado e ardente! O felicidade minha, antes
do nascer do sol! O dia chega: separemo-nos, entiol —

Assim falou Zaratustra.



Da virtude que apequena

Quando Zaratustra novamente se achou em terra firme, nio foi
diretamente para sua montanha e sua caverna, e sim percorreu muitos
caminhos e fez muitas perguntas e se informou sobre isso e aquilo, de tal
modo que disse Lle si mesmo, gracejando: “Eis um rio que faz numerosas
curvas e retorna a fonte!”. Pois ele queria saber o que havia sucedido com o
ser humano mquele mel(rtcmpo se este se tornara maior ou menor. E certa
vez enxergou uma fileira de casas novas; admirou-se, e disse:

Que significam essas casas? Em verdade, nenhuma grande alma as pos ali
como simbolos de si proprial

Uma crianga idiota as tirou de sua caixa de brinquedos? Entao, que outra
crianga as pusesse de volta na caixa!

E esses aposentos e camaras: serd que homens podem entrar e sair
deles? Parecem-me feitos para bonecas de seda; ou para gatos gulosos que
também se deixam degustar.

E Zaratustra permaneceu parado e refletiu. Por fim disse, com tristeza:
“Tudo ficou menor!

Em toda parte vejo portdes mais baixos: quem € de minha espécie ainda
passa por eles, mas — tem de se abaixar!

Oh, quando estarei de volta a minha terra, onde nio mais terei de me
abaixar — de me abaixar diante dos pequenos!” — E Zaratustra suspirou e
olhou na distincia. —

Nesse mesmo dia, porém, ele proferiu seu discurso sobre a virtude que
apequena.




Ando em meio a esse povo e mantenho os olhos abertos: eles nio me
perdoam que eu nio tenha inveja de suas virtudes.

Eles procuram me morder, porque lhes falo que para pessoas pequenas
sa0 necessdrias virtudes pequenas — e porque me ¢ dificil aceitar que
pessoas pequenas sejam necessdrids.

Ainda pareco o galo num quintal novo, que mesmo as galinhas procuram
bicar; mas nem por isso levo a mal essas galinhas.

Sou polido com eles e com todos os pequenos aborrecimentos; ser
espinhoso com o que é pequeno parece-me uma sabedoria de ourico.

Todos eles falam de mim, quando se sentam ao redor do fogo, a noite —
eles falam de mim, mas ninguém pensa — em mim!

E este o novo siléncio que aprendi: seu barulho a meu redor estende um
manto sobre meus pensamentos.

Eles fazem alvoroco entre si: “Que quer de nds essa nuvem sombria?
Cuidemos que nio nos traga uma peste!”.

E hd pouco uma mulher puxou para si o filho, que vinha em dire¢ao a
mim: “Levai as criangas!”, gritou ela, “olhos assim queimam as almas das
criancas”.

Eles tossem quando falo: acham que tossir € uma obje¢ao contra ventos
fortes — nada adivinham do rugir de minha felicidade!

“Ainda nao temos tempo para Zaratustr im objetam; mas que
importa um tempo que “ndo tem tempo” para Zaratustra?

E, mesmo quando me elogiam: como poderia eu adormecer com o seu
louvor? Um cinturdao de espinhos ¢ para mim seu louvor: arranha-me
também quando o retiro.

E isto igualmente aprendi com eles: o louvador se porta como se
retribuisse, mas, na verdade, quer receber mais!

Perguntai a meu pé se lhe agrada sua maneira de louvar e atrair! Em
verdade, nesse compasso e tique-taque ele nio gosta de dancar nem de ficar
parado.

Para a pequena virtude gostariam de me atrair e louvar; ao tique-taque
da pequena virtude gostariam de persuadir meu pé.

Ando em meio a esse povo e mantenho os olhos abertos: eles ficaram
menores e se tornam cada vez menores: — mas isto se deve a sua doutrina
da felicidade e da virtude.

E que sio modestos também na virtude — pois querem o bem-estar. Mas
somente a virtude modesta condiz com o bem-estar.106

Sem divida, também aprendem a caminhar 2 sua maneira, e caminhar
para a frente: a isso chamo seu claudicar —. Assim se tornam um obstaculo
para todo aquele que tem pressa.

E mais de um anda para a frente e olha para tris, com o pescogo rijo:




nesses gosto de dar um encontrzo.

Pé e olho nao devem mentir, nem desmentir um ao outro. Mas hd muita
mentira entre as pessoas pequenas.

Alguns deles querem, mas a maioria é apenas objeto do querer. Alguns
deles sao auténticos, mas a maioria € de maus atores.

Ha atores sem o saber entre essas pessoas, e atores sem O querer —, 0s
auténticos sdo sempre raros, em especial os atores auténticos.

Hi pouca virilidade aqui: dai se masculinizarem suas mulheres. Pois
apenas quem for viril o suficiente ird, na mulher, — redimir a mulber.

E esta hipocrisia me pareceu a pior entre eles que também os que
mandam simulam as virtudes dos que servem.

“Eu sirvo, tu serves, nés servimos” — assim também reza, aqui, a
hipocrisia dos dominantes — e que infelicidade, quando o primeiro senhor é
apenas o primeiro servidor!

Ah, também nas suas hipocri: se extraviou a curiosidade de meu olhar;
e bem adivinhei toda a sua felicidade de moscas e seu zumbir junto a
vidragas banhadas de sol.

Tanta bondade, tanta fraqueza enxergo eu. Tanta justica e compaixio,
tanta fraqueza.

Redondos, corretos e bondosos sao eles uns com os outros, tal como graos
de areia sao redondos, corretos e bondosos uns com os outros.

Modestamente abracar uma pequena felicidade — a isso chamam
“resignacao” E nisso ja olham modestamente de soslaio para uma nova
pequena felicidade.

No fundo, simploriamente querem uma coisa acima de tdo: que
ninguém lhes faca mal. Assim, sio obsequiosos com todos e lhes fazem bem.

Isso, porém, é covardia — embora se chame “virtude”. —

E, se alguma vez falam rudemente, essas pessoas pequenas: et ouco
nisso apenas a sua rouquidio — pois qualquer corrente de ar as enrouquece.

Sao sagazes, suas virtudes t€m dedos sagazes. Mas faltam-lhes os punhos,
seus dedos ndao sabem esconder-se atrds de punhos.

Para elas, virtude € o que torna modesto e manso: com ela
transformaram o lobo em cao, e o préprio homem, no melhor animal
doméstico do homem.

“Pomos nossa cadeira 1o meio” — diz-me seu sorriso complacente —,
“tao distante de lutadores moribundos como de porcos satisfeitos.”

Isso, porém, é mediocridade: embora se chame comedimento.




Ando em meio a esse povo e deixo cair algumas palavras: mas eles nio
sabem receber nem guardar.

Eles se admiram de que eu nio tenha vindo censurar prazeres e vicios; e,
em verdade, tampouco vim para acautelar contra batedores de carteiras!

Eles se admiram de que eu nio esteja pronto a afinar e agucar sua
esperteza: COMo se ja nao tivessem bastantes cabecas espertas, cujas vozes
arranham como ldpis de lousa!

E, quando eu grito: “Maldizei todos os covardes demodnios em vés, que
gostam de choramingar, juntar as maos e rezar”, entdo eles gritam:
“Zaratustra é sem-deus”.

E especialmente seus mestres da resignacdo gritam isso —; mas
justamente a esses eu amo gritar no ouvido: “Sim, sou Zaratustra, o sem-

isses mestres da resignacao! Onde quer que seja pequeno, doentio e
sarnento eles se enfiam, como piolhos; e apenas meu nojo me impede de
esmagda-los.

Muito bem! Eis a minha prédica para os seus ouvidos: eu sou Zaratustra,
o sem-deus, que diz “quem ¢ mais sem-deus do que eu, para desfrutar de seu
ensinamento?”.

Eu sou Zaratustra, o sem-deus: onde posso encontrar meus iguais? Sao
meus iguais todos aqueles que dao a si mesmos sua vontade e se desfazem de
toda resignacao.

Eu sou Zaratustra, o sem-deus: chego a cozinhar todo acaso em minba
panela. E somente quando ele estd bem cozido eu lhe dou boas-vindas, como
meu alimento.

E, em verdade, mais de um acaso me chegou imperiosamente: mas
ainda mais imperiosamente lhe falou minha vontade — e logo estava ele de
joelhos, a suplicar —

— a suplicar abrigo e corac¢do junto a mim, e a dizer lisonjeiramente:
“Vé, Zaratustra, somente 0 amigo procura o amigo!” —

Mas para que falar onde ninguém tem meus ouvidos? Assim, quero gritar
aos (]U’dtl"() ventos:

Vés vos tornais cada vez menores, 6 gente pequena! Desmoronais, 6
amantes do bem-estar! Ainda perecereis —

— de vossas muitas pequenas virtudes, de vossas muitas pequenas
abstengoes, de vossa muita pequena resignagaol

Demasiado macio, demasiado indulgente: assim é vosso terreno! Para
tornar-se grande, porém, uma arvore deve lancar duras raizes em duras
rochas!

Também o que deixais de fazer é parte do tecido do futuro dos homens;
também vosso nada ¢ uma teia de aranha e uma aranha que vive do sangue




do futuro.

E, quando recebeis, é como se furtisseis, 6 pequenos virtuosos; mas ainda
entre os malandros diz a honra: “S6 se deve furtar quando nao se pode
roubar”.

“E dado” — também isso é um ensinamento da entrega. Mas eu vos digo,
6 amantes do bem-estar: é tomado, e cada vez mais serd tomado de vés!107

Ah, se af: seis de vos todo meio querer e vos torndsseis decididos a
indoléncia tanto quanto a acao!

Ah, se compreendésseis minhas palavra;
mas primeiramente sede capazes de querer”.

“Amai entao vosso proximo como a vés mesmos — mas sede antes
aqueles que amam a si mesmos —

— que amam com o grande amor, que amam com o grande desprezo!”
Assim fala Zaratustra, o sem-deus. —

Mas para que falar onde ninguém tem meus ouvidos? Aqui ainda é uma
hora cedo demais para mim.

Eu sou meu préprio precursor em meio a esse povo, meu proprio canto
do galo pelas ruas escuras.

Mas a hora deles esti chegando! E também a minha chega! A cada hora
eles se tornam menores, mais pobres, mais infecundos — pobres ervas!
pobre terreno!

E logo estardo como capim seco e estepe e, em verdade, cansados de si
mesmos — e sedentos de fogo mais que de dgual

O abengoada hora do raiol O mistério antes do meio-dial — Um dia farei
deles fogos galopantes e arautos com linguas de fogo: —

— deverao anunciar um dia, com linguas de fogo:108 Esta chegando, estd
proximo o grande meio-dia!

‘Fazei entao o que quiserdes —

Assim falou Zaratustra.



No monte das oliveiras

O inverno, um héspede ruim, estd em minha casa; azuis estio minhas
maios, gracas ao aperto de mio dessa amizade.

Eu respeito esse hospede ruim, mas de bom grado o deixo sozinho. Fujo
de sua presenca; e, quando se corre bem, escapa-se dele!

Com pés e pensamentos quentes corro para onde o vento estd parado —
para o canto ensolarado de meu monte das oliveiras.

La eu rio de meu severo héspede e ainda lhe sou grato por afastar as
moscas em casa e silenciar muito barulho pequeno.

Pois ele nao tolera que um mosquito queira cantar, menos ainda dois;
também a rua ele torna solitiria, de modo que nela o luar tem receio a noite.

E um héspede duro — mas eu o respeito, € nio rezo, como os fracotes,
a0 barrigudo idolo de fogo.

E ainda melhor bater um pouco os dentes do que adorar idolos! — assim
quer meu feitio. E detesto especialmente os ardorosos, fumegantes, abafados
idolos de fogo.

Quem eu amo, amo-o melhor no inverno do que no verdao; zombo
melhor e mais efusivamente de meus inimigos agora, desde que o inverno
estd em minha casa.

Efusivamente, em verdade, mesmo quando me arrasto para a cama —:
mesmo entdo ri e faz graca minha felicidade encolhida; ri também meu
sonho mentiroso.

Eu — um que se arrasta? Jamais na vida me arrastei ante poderosos; e,
se alguma vez menti, menti por amor. Por isso estou alegre também no leito
de inverno.

Um leito magro me aquece mais que um leito rico, pois tenho citimes de
minha pobreza. E sobretudo no inverno ela me é mais fiel.

Com uma maldade dou inicio a cada dia, zombo do inverno com um
banho frio: isso faz resmungar meu severo amigo de casa.

Também gosto de fazer-lhe cocegas com uma pequena vela: para que
enfim deixe que o céu saia da cinzenta madrugada.

Pois especialmente maldoso sou eu de manha: bem cedo, quando o balde
retine no pogo e os cavalos calidamente relincham pelas ruas cor de cinza:

Impaciente espero ld, até que enfim o céu claro aparega, o céu de
inverno com barba de neve, o anciao de cabeca branca, —

— o céu de inverno, o silencioso, que muitas vezes também silencia seu
sol!

Porventura aprendi com ele o longo, claro silenciar? Ou ele o aprendeu
comigo? Ou cada um de nés o inventou por si?

Todas as coisas boas sdo de origem multipla, — todas as coisas boas e

travessas109 pulam de prazer para dentro da existéncia: como poderiam elas




fazer isso apenas — uma vez?

Coisa boa e travessa ¢ também o longo silenciar e, como o céu de
inverno, o olhar de um rosto luminoso de olhos redondos: —

— como ele, silenciar seu sol e sua inflexivel vontade solar: em verdade,
aprendi bem essa arte e essa petulincia de invernol

Minha arte e maldade mais querida é que meu siléncio aprendeu a nio
se trair pelo siléncio.

Chacoalhando palavras e dados, engano meus solenes guardides: minha
vontade e minha finalidade escapario a esses severos vigias.

Para que ninguém olhe em meu fundo e minha vontade derradeira —
para isso inventei o longo e luminoso siléncio.

Mais de um homem sagaz encontrei: cobria o rosto e turvava sua dgua,
de modo que ninguém olhasse através e no fundo deles.

Mas iam até ele justamente os mais sagazes desconfiados e quebradores
de nozes: justamente dele pescavam os peixes mais ocultos!

Ja os claros, valorosos, transparentes — sao para mim os mais sagazes
entre os que silenciam: @o profitndo ¢ seu fundo, que mesmo a dgua mais
clara nio o — trai. —

O silencioso céu invernal de barba de neve, 6 cabe¢a branca de olhos
redondos acima de mim! O imagem celeste de minha alma e de sua
petulancia!

E ndo tenho de ocultar, como uma pessoa que engoliu ouro — para que
nao me cortem e abram a alma?

Nio tenho de andar com pernas de pau, para que ndo notem minhas
longas pernas — todos esses invejosos e lamentosos em torno a mim?

Essas almas enfumacadas, abafadas, consumidas, enverdecidas,
enraivecidas — como poderia a sua inveja suportar a minha felicidade?

Entio lhes mostro apenas o gelo e o inverno sobre meus cumes — e ndo
que minha montanha também se cinge de todos os cinturdes de sol!

Ouvem apenas minhas tempestades de inverno a silvar — e ndo que
também viajo por mares quentes, como saudosos, pesados, cilidos ventos do
sul.

Também se apiedam de meus acidentes e acasos: — mas minha
palavra diz: “Deixai vir a mim o acaso: ele € inocente como uma criangal!”.
Como poderiam suportar minha felicidade, se eu ndo a cobrisse de
acidentes, apuros de inverno, gorros de urso-polar e capas de céu de neve?
— se eu mesmo nio me apiedasse de sua compaixdo: da compaixdo
desses invejosos e lamentosos?

— se eu mesmo nio suspirasse e tremesse de frio diante deles e
pacientemente nio me deixasse ser envolvido em sua compaixao?

Eis a sibia petulincia e benevoléncia de minha alma, o fato de ndo
esconder seu inverno e suas nevascas; de tampouco esconder suas frieiras.

A solidio de um € a fuga do doente; a solidio do outro, a fuga ante os
doentes.

Que eles me oucam tiritar e suspirar de frio, todos esses pobres e vesgos
malandros ao meu redor! Com esses suspiros e tremores fujo inclusive de




seus aposentos aquecidos.
Que eles se compadecam e suspirem comigo por minhas frieiras: “No
gelo do conhecimento ele ainda morrerd de friol” — assim lamentam eles.
Enquanto isso ando de pés quentes, para ld e para cd, em meu monte
das oliveiras: no canto ensolarado de meu monte das oliveiras eu canto e
zombo de toda compaixdo. —

Assim cantou Zaratustra.



Do passar além

Assim, lentamente passando por muitos povos e muitas cidades,
Zaratustra retornava, fazendo rodeios, a sua montanha e sua caverna. E eis
que inesperadamente chegou também ao portio da grande cidade: mas ali
saltou-lhe ao encontro um louco que babava, com as maos estendidas, e
barrou-lhe o caminho. Esse era o mesmo louco que o povo chamava “o
macaco de Zaratustra™ pois ele tirava alguma coisa do fraseado e da
cadéncia de suas falas e também gostava de tomar empréstimos ao tesouro
de sua sabedoria. E o louco falou assim a Zaratustra:

“O Zaratustra, aqui é a grande cidade: aqui nada tens a procurar e tens
wdo a perder.

Por que pretendes vadear esse lamacal? Tem compaixio por teus pés! E
melhor cuspires na porta da cidade e — dares meia-volta!

Aqui ¢ o inferno para os pensamentos de eremitas: aqui os grandes
pensamentos sao refogados vivos e ficam pequenos depois de cozidos.

Aqui apodrecem os grandes sentimentos: apenas sentimentozinhos secos
podem aqui matraquear!

Nio sentes o cheiro dos matadouros e tabernas do espirito? Esta cidade
nao exala o miasma do espirito abatido?

Nao vés as almas penduradas como trapos moles e sujos? — E ainda sao
feitos jornais desses trapos!

Nao ouves como aqui o espirito se tornou jogo de palavras? Uma
repugnante lavadura de palavras ele vomita! — E ainda sio feitos jornais com
essa lavadura de palavras.

Provocam uns aos outros, e nao sabem a qué? Agitam uns aos outros, €
nao sabem por qué? Fazem retinir seu latdo, fazem tilintar seu ouro.

Sao frios e procuram calor em aguardentes; sio acalorados e buscam
frescor em espiritos gelados; sio todos enfermos e viciados em opinides
publicas.

Todos os vicios e apetites aqui estdio em casa; mas hd também virtuosos,
ha muita virtude empregavel e empregada. —

Muita virtude empregiavel, com dedos de escrever e dura carne de sentar
e esperar, abencoada com pequenas estrelas no peito e filhas estofadas e sem
traseiro.

Também hd muita devo¢ao aqui, e muito capachismo crédulo, puxa-
saquismo sédulo ante o deus dos exércitos.

‘Ld do alto’ gotejam, de fato, a estrela e a benigna saliva;110 para o alto
se dirige a aspira¢do de todo peito sem estrela.

A lua tem sua corte, e a corte tem seus patetas: mas diante de tudo que
vem da corte reza o povo de pedintes e toda aproveitavel virtude de
pedintes.

‘Eu sirvo, tu serves, nés servimos’ — ¢ a oracao que toda virtude



aproveitavel ergue até o principe: para que a merecida estrela finalmente se
aplique ao estreito peito!

Mas a lua continua a girar em torno de tudo que é terreno: assim também
o principe gira em torno do que é mais terreno de tudo —: isso, porém, € o
ouro dos merceeiros.

O deus dos exércitos ndo € o deus das barras de ouro; o principe propoe,
mas o merceeiro — dispoe!

Por tudo o que é luminoso, bom e forte em ti, 6 Zaratustra! Cospe sobre
esta cidade de merceeiros e di meia-volta!

Aqui, todo o sangue corre putrido, morno e espumoso por todas as veias:
cospe sobre a grande cidade, que € o grande esgoto onde toda a escéria se
junta e espumeja!

Cospe sobre a cidade das almas esmagadas e peitos estreitos, dos olhos
afiados, dos dedos viscosos —

— sobre a cidade dos importunos, dos desavergonhados, dos berradores e
escrevinhadores, dos ambiciosos superexcitados: —

— onde supura tudo que é quebradico, desacreditado, lascivo, sombrio,
cedico, ulceroso, conspirativo: —

— cospe sobre a grande cidade e di meia-voltal” — —

Mas nesse ponto Zaratustra interrompeu o louco que babava e tapou-lhe
a boca com a mao.

“Cala-te!”, gritou Zaratustra; “hi muito que me enojam tuas palavras e teu
jeito!

Por que viveste por tanto tempo no pantano, tornando-te tu mesmo ra e
sapo?

Em tuas proprias veias nio corre sangue putrido e espumoso de pantano,
de modo que assim aprendeste a coaxar e praguejar?

Por que nao foste para o bosque? Ou araste a terra? O mar nao estd cheio
de ilhas verdes?

Eu desprezo o teu desprezo; e, se me advertiste — por que niao
advertiste a ti mesmo?

Apenas do amor devem partir meu desprezo e meu passaro
admoestador: nio do pantano!

Chamam-te meu macaco, 6 louco que baba: mas eu te chamo meu
porco grunhidor — com teus grunhidos, estragas inclusive meu elogio da
loucura.

O que foi, entdo, que te fez grunhir? Que ninguém te lisonjeasse o
bastante: — por isso te puseste nessa imundicie, para teres motivo para
bastante grunhir, —

— para teres motivo de muita vingang¢a! Pois vinganca, 6 louco vaidoso,
¢ todo o teu espumar, eu bem te adivinhei!

Mas tuas palavras de louco prejudicam a mim, mesmo quando estis
certo! E, ainda que as palavras de Zaratustra fossem mil vezes certas: fu,
com minhas palavras, sempre — farias erradol”



Assim falou Zaratustra; e ele olhou para a grande cidade, suspirou e
longamente ficou em siléncio. Por fim, falou assim:

Também me enoja essa grande cidade, nio apenas esse louco. Num e
noutro nao hd o que melhorar, nio hi o que piorar.

Ai dessa grande cidade! — E eu gostaria de ja enxergar a coluna de fogo
em que ela ardera!111

Pois tais colunas de fogo devem preceder o grande meio-dia. Mas esse
tem seu tempo e seu destino. —

E este ensinamento te dou, 6 louco, como despedida: onde nio se pode
mais amar, deve-se — passar ao largo! —

Assim falou Zaratustra, passando ao largo do louco e da grande cidade.



Dos apostatas

Ah, jd se encontra murcho e cinzento aquilo tudo que hi pouco era verde
e colorido nesse prado? E quanto mel de esperanca levei daqui para minhas
colmeias!

Todos esses jovens coracoes ja se tornaram velhos — e nem sequer
velhos! Apenas cansados, vulgares, comodos: — “Tornamo-nos novamente
devotos”, dizem eles.

Hé bem pouco eu os vi sairem com pés valentes, de manha cedo: mas
seus pés do conhecimento se cansaram, e agora eles caluniam até mesmo
sua valentia matinal!

Em verdade, alguns deles moviam as pernas como um dangarino, e o
riso de minha sabedoria lhes acenou: — entao refletiram. Acabo de vé-los
curvados — arrastando-se para a cruz.

Um dia esvoagavam em torno da luz e da liberdade, como as mariposas
e os jovens poetas. Um tanto mais velhos, um tanto mais frios: e ja ficam
sentados junto a estufa, amigos da penumbra e dos sussurros.

Porventura seu coracao se abateu porque a solidio me engoliu como uma
baleia? Seus ouvidos esperaram em vdo, longa e ardentemente, por mim e
meus chamados de trombeta, de arauto?

— Ah! Sempre sdo poucos aqueles cujo coragao mantém a coragem e a
exuberancia; e neles também o espirito permanece paciente. Mas o resto é
covarde.

O resto: ¢ sempre a grande maioria, a banalidade, a profusio, os muitos
e demais — esses todos sao covardes! —

Quem ¢ de minha espécie depara sempre com as vivéncias de minha
espécie: de modo que seus primeiros companheiros serdo cadaveres e
palhacos.

Seus segundos companheiros, porém — se denominardo seus crentes: um
enxame vivo, muito amor, muita tolice, muita venerac¢io imberbe.

Nio deve prender o corag¢do a esses crentes aquele que é de minha
espécie entre os homens; nao deve crer nessas primaveras e prados coloridos
aquele que conhece a fugaz e covarde espécie humana!

Se eles pudessem de outro modo, também quereriam de outro modo. Os
meios-termos estragam tudo que € inteiro. O fato de as folhas murcharem —
0 a lamentar?

s cair e partir, 6 Zaratustra, e nao lamentes! Melhor é soprares
entre elas com ventos ciciantes, —

— sopra entre essas folhas, 6 Zaratustra: para que tudo emurchecido se
afaste ainda mais rapidamente de til —




“Tornamo-nos novamente devotos”™ — admitem esses apostatas; e alguns
deles sio demasiado covardes para admitir isso.

A esses eu olho nos olhos — a esses digo no rosto e no rubor das faces:
sois daqueles que novamente rezam!

Mas é uma vergonha rezar! Nao para todos, mas para ti, para mim e
quem mais tenha consciéncia na cabeca. Para #i é uma vergonha rezar!

Bem o sabes: o covarde deménio em ti, que bem gostaria de juntar as
maos e pdr as maos no colo e sentir-se mais comodo: — € esse covarde
demonio que te diz: “Existe um Deus!”.

Com isso, no entanto, pertences a espécie de homens que temem a luz,
aos quais a luz nunca deixa em paz; todos os dias, agora, tens de enfiar a
cabe¢a mais profundamente na noite ¢ na névoa!

E, em verdade, escolheste bem a hora: pois justamente entio saem de
novo as aves noturnas. Chegou a hora para todos os seres que temem a luz, a
hora festiva e de descanso, em que nio se — “festeja”.

Ja escuto e farejo: chegou sua hora de cagada e procissao, nio uma
cacgada selvagem, é certo, mas mansa, claudicante, espreitante, de gente
pisa-mansinho e reza-baixinho, —

— uma cagada a sonsos cheios de alma: todas as ratoeiras do cora¢ao
estao novamente armadas! E, onde quer que eu levante uma cortina, sai
voando uma falenazinha noturna.

Estaria 1d encolhida com outras falenazinhas? Pois em toda parte sinto
cheiro de conventiculos ocultos; e, onde hi pequenos aposentos, neles se
acham novos carolas e névoa de carolas.

Eles ficam longas noites sentados juntos e dizem: “Vamos voltar a ser
como as criancinhas e invocar o bom Deus!” — com a boca e o estdmago
estragados pelos devotos confeiteiros.

Ou durante longas noites olham para uma astuta, expectante aranha-de-
cruz,112 que prega sagacidade as proprias aranhas e ensina que “debaixo das
cruzes pode-se tecer bem!”.

Ou ficam sentados o dia inteiro ao lado de pantanos, com varas de
pescar, acreditando-se profindos por isso; mas quem pesca onde nao hi
peixes, eu nio chamaria sequer de superficial!

Ou aprendem, de maneira risonha-devota, a tocar harpa com um criador
de cangoes que bem gostaria de falar ao coragao de jovens mulheres com
seus harpejos: — pois ja se cansou das mulheres velhas e de seus louvores.

Ou aprendem a arrepiar-se com um semilouco erudito que aguarda, em
escuros aposentos, que os espiritos o procurem — e o espirito escape
inteiramente!113

Ou escutam um velho e vagamundo gaiteiro resmungio, que aprendeu de
ventos sombrios o tom sombrio dos sons; agora d wia conforme o vento e




prega a aflicao com tons aflitos.

E alguns deles se tornaram até mesmo vigias noturnos: agora sabem
soprar cornetas e rondar pela noite e despertar velhas coisas que hi muito
adormeceram.

Cinco falas sobre velhas coisas ouvi, ontem a noite, junto ao muro do
jardim: eram desses velhos, aflitos, secos vigias noturnos.

“Como pai, ndo cuida o bastante dos filhos: pais humanos fazem isso
melhor!” —

“E muito velho! Jd nio se preocupa com os filhos” — respondeu o outro
vigia noturno.

“Mas ele tem filhos? Ninguém pode provar isso, se ele mesmo nio
provar! H4 muito eu queria que ele o provasse totalmente.”

“Provar? Como se ele tivesse alguma vez provado algo! Prova é algo
dificil para ele; di grande importincia a que se creia nele.”

“Sim, sim, a fé o torna bem-aventurado, a fé nele. Sao desse jeito as
pessoas velhas. Conosco € assim também!” —

— Assim falaram um ao outro os dois velhos vigias noturnos e tementes
da luz, e em seguida tocaram suas cornetas, preocupados: foi o que
aconteceu ontem a noite, junto ao muro do jardim.

Mas em mim o coragao se torceu de rir, querendo explodir, mas nio
sabia onde, e afundou no diafragma.

Em verdade, isto ainda serd minha morte, sufocar de risos quando vejo
asnos embriagados e ouco vigias noturnos a duvidar assim de Deus.

Pois hd muito ndo passou o tempo também para essas dividas? Quem
ainda se permitiria despertar essas velhas coisas adormecidas e tementes da
luz?

Ha muito tempo tiveram fim os velhos deuses — e, em verdade, foi um
bom fim, alegre, de deuses!

Eles ndo tiveram um “crepusculo” — isso é mentiral O que houve, isto
sim, foi que um dia morreram de — 7int

Isso ocorreu quando as mais impias palavras sairam da prépria boca de
um deus: “Existe apenas um s6 Deus! Nao deves ter nenhum outro deus além
de mim!"114 —

— um velho deus barbudo e raivoso, bastante ciumento, excedeu-se a
esse ponto.

E todos os deuses cairam entio na risada, mexeram-se nas suas cadeiras
¢ exclamaram: “Justamente isso nio é divino, que haja deuses, mas nenhum
Deus?".

Quem tem ouvidos, que ouca. —

Assim falou Zaratustra na cidade que amava e que chamam “A Vaca
Malhada”. Dali ele ainda precisava caminhar mais dois dias, para chegar até
sua caverna e seus animais; mas sua alma estava exultante com a
proximidade do regresso. —




O regresso

O solidio! Solidio, pitria minha! Por tempo demais vivi selvagemente,
em selvagens terras alheias, para nio regressar a ti sem lagrimas!

Ag()fil apenas me ameaga com o (‘Cd,(), como fZlZCln das maes, agora sorri
para mim, como sorriem as maes, agora apenas fala: “E quem foi aquele que
um dia, como um vendaval, escapou tempestuosamente de mim? —

— que partindo exclamou: por tempo demais fiquei junto a solidio, entio
desaprendi de calar! Iso — aprendeste agora?

O Zaratustra, sei de tudo; e também que no meio de muitos homens
estavas mais abandonado, Gnico que do que jamais estiveste comigo!

Uma coisa € o abandono, outra € a solidao. Isso — aprendeste agora! E
que sempre serds, entre os homens, selvagem e alheio:

— selvagem e alheio ainda quando te amem: pois antes de tudo eles
querem ser poupados!

Mas aqui estds contigo e em casa; aqui podes falar tudo e desabafar todas
as razoes; nada, aqui, se envergonha de sentimentos escondidos,
empedernidos.

Aqui todas as coisas vém afagantes ao encontro da tua palavra, e te
lisonjeiam: pois querem cavalgar no teu dorso. Em cada simbolo cavalgas
aqui até cada verdade.

De forma direita e direta podes falar aqui a todas as coisas: e, em
verdade, aos seus ouvidos soa-lhes como um louvor que alguém fale com
todas as coi sem rodeios!

Diferente, todavia, € ser abandonado. Pois ainda te lembras, 6 Zaratustra?
Quando o teu pdssaro gritou acima de ti, quando estavas na floresta, sem
saber para onde ir, indeciso, préximo de um cadaver: —

— quando falaste: que os meus animais me conduzam! Vi mais perigo
entre os homens do que entre os animais: — so era abandono!

E ainda te lembras, 6 Zaratustra? Quando estavas em tua ilha, uma fonte
de vinho entre cintaros vazios, dando e dividindo, regalando e repartindo
entre os sedentos:

— até que finalmente eras o Unico sedento entre os bébados e a noite
lamentavas: ‘Nao ¢ mais venturoso receber do que dar? E ainda mais
venturoso roubar do que receber? — Iso era abandonol

E ainda te lembras, 6 Zaratustra? Quando chegou tua hora mais silenciosa
e te arrastou para longe de ti mesmo, quando falou num malvado sussurro:
‘Fala e te despedacgal’ —

— quando fez que te arrependesses de todo o teu esperar e silenciar e
que esmorecesse tua humilde coragem: isso era abandono!” —

O solidio! Solidio, pitria minha! Quio terna e bem-aventurada me fala a
tua voz!

Nés ndo interrogamos um a0 outro, nao reclamamos um ao outro,




passamos, um ao outro aberto, por portas abertas.

Pois contigo € tudo aberto e claro; e mesmo as horas correm aqui com
pés mais leves. De fato, no escuro o tempo € mais pesado que na luz.

Aqui se abrem para mim as palavras e arcas de palavras de todo o ser:
todo o ser quer vir a ser palavra, todo vir-a-ser quer comigo aprender a
falar.

La embaixo, porém — 14 toda fala é em vao! A melhor sabedoria, 14, é
esquecer e passar ao largo: isso — aprendi eu agoral

Quem quisesse tudo compreender nos homens, precisaria tudo
acometer.115 Mas para isso tenho maos demasiado limpas.

Nem seu hilito me agrada inalar; ah, como vivi tanto tempo em meio a
seu ruido e mau halito?

Oh, venturoso siléncio ao meu redor! Oh, puros odores ao meu redor! Oh,
como este siléncio extrai ar puro do peito profundo! Oh, como escuta este
venturoso siléncio!

Mas 14 embaixo — ali tudo fala e nada é ouvido. Alguém pode anunciar
sua verdade com sinos: os merceeiros do mercado lhe cobrirdo o som com o
tilintar dos niqueis!

Entre eles todos falam, e ninguém mais entende. Tudo vai por dgua
abaixo, nada mais fica em pogos profundos.

Entre eles todos falam, e nada mais vinga e chega ao fim. Todos
cacarejam, mas quem fica sentado em siléncio no ninho, para chocar os
ovos?

Entre eles todos falam, e tudo é estropiado com palavras. E aquilo que
ontem ainda era duro demais para o tempo e seus dentes: hoje pende, roido
e rasgado, das bocas dos homens de hoje.

Entre eles todos falam, tudo é revelado. E o que um dia era segredo e
reserva de almas profundas, hoje pertence aos trombeteiros das ruas e outras
borboletas.

O ser humano, singular criatura! Ruido em becos escuros! Agora te achas
novamente detrds de mim: — meu maior perigo se acha detrds de mim!

Poupar e compadecer sempre foi meu maior perigo — e todo ser
humano quer ser poupado e compadecido.

Com verdades contidas, com maos de tolo e corag¢do tolamente
enamorado, e prodigo nas pequenas mentiras da compaixdo: — assim
sempre vivi entre os homens.

Disfarcado me sentava entre eles, disposto a me desconhecer para
melhor suportar a eles, e de bom grado me dizendo: “Tolo, nio conheces os
homens!”.

Desaprende-se a conhecer os homens ao viver entre eles: ha
“fachada”116 em demasia em todos os homens — que ©m a fazer, ali, olhos
que veem longe, que desejam o longe?

E, quando me desconheciam: eu, tolo, poupava-os mais do que a mim
mesmo por isso — habituado a dureza comigo e muitas vezes vingando-me
em mim mesmo por poupd-los.

Picado por moscas venenc

s e furado, como uma pedra, por muitas




gotas de maldade, assim me sentava entre eles, ainda dizendo a mim mesmo:
“Tudo pequeno € inocente de sua pequenez!”.

Especialmente os que se chamam “os bons” percebi como as moscas
mais venenosas: eles picam com toda a inocéncia, mentem com toda a
inocéncia; como conseguiriam, em relagio a mim — ser justos?

Aquele que vive entre os bons a compaixio ensina a mentir. A
compaixdo torna bafiento o ar para todas as almas livres. Pois insondavel é a
estupidez dos bons.

Ocultar a mim mesmo e a minha riqueza — isso aprendi la embaixo:
pois todos me pareceram ainda pobres de espirito. Essa foi a mentira de
minha compaixdo, o fato de que em cada um eu sabia,

— de que em cada um via e cheirava o que lhe era espirito suficiente e
o que ji lhe era espirito demais!

Seus rigidos sabios: eu os chamei sabios, ndo rigidos — assim aprendi a
engolir palavras. Seus coveiros: eu os chamei pesquisadores e examinadores
— assim aprendi a trocar palavras.

Os coveiros cavam doencas para si. Sob velhos escombros descansam
vapores ruins. Ndo se deve revolver o lodacal. Deve-se viver nas montanhas.

Com narinas venturosas respiro novamente a liberdade dos montes!
Finalmente redimido se acha meu nariz do odor de seres humanos!

Por agudos ventos titilada, como que por espumantes vinhos, minha alma
espirra — espirra e brinda a si mesma: Sadde!

Assim falou Zaratustra.



Dos trés males

Num sonho, no tltimo sonho da manha, eu estava hoje num promontério
— além do mundo, eu segurava uma balanca e pesava o mundo.

Oh, cedo demais chegou a aurora: acordou-me com seu ardor, a
ciumenta! Sempre tem citimes de como ardem meus sonhos matinais.

Mensurdvel para aquele que tem tempo, sopesavel para um bom
pesador, sobrevodvel para asas fortes, adivinhdvel para divinos quebra-
nozes:117 assim meu sonho encontrou o mundo: —

Meu sonho, um audaz velejador, meio barco, meio ventania, silencioso
como as borboletas, impaciente como os falcoes: mas como teve hoje tempo
e paciéncia para pesar o mundo!

Teria lhe falado em segredo minha sabedoria, minha risonha e alerta
sabedoria diurna, que zomba de todos os “mundos infinitos™ Pois ela diz:
“Onde ha for¢a, também o niimero se torna senhor: ele tem mais for¢

Com que seguranca olhava meu sonho para esse mundo finito, nio com
anseio do novo ou do velho, nio com temor ou com rogos: —

— como se uma maca inteira se ofertasse 2 minha mao, uma madura
macd de ouro, com pele fresca, suave e sedosa: — m se me ofertava o
mundo: —

— como se uma arvore me acenasse, frondosa, voluntariosa, curvada
para encosto e até para apoio do pé do caminhante cansado: assim se
achava o mundo em meu promontério: —

— como se maos graciosas me trouxessem um relicirio — um relicario
aberto, para encanto de olhos pudicos e adoradores; assim vinha hoje o
mundo ao meu encontro: —

— ndo enigma bastante para afugentar o amor dos homens, nio solu¢ao
suficiente para adormecer a sabedoria dos homens: — uma coisa
humanamente boa era hoje para mim o mundo, do qual tanta coisa ruim se
fala!

Como agrade¢o a meu sonho matinal eu haver assim pesado o mundo
hoje cedo!l Como algo humanamente bom veio ele a mim, este sonho e
consolador do coragzo!

E, para que eu faca como ele durante o dia, dele aprendendo e imitando
o que é melhor: vou agora pdr na balanca as trés coisas mais ruins e sopesa-
las humanamente bem. —

Quem ali ensinou a abengoar, também ensinou a amaldicoar: quais sao,
no mundo, as trés coisas mais bem amaldi¢oadas? Essas eu porei na balanca.

Voliipia, dnsia de dominio, egoismo: essas trés foram até agora as mais
bem amaldi¢oadas e mais terrivelmente caluniadas e aviltadas — essas trés




vou agora sopesar humanamente bem.

Pois bem! Aqui estd meu promontdrio e ali o mar: esse rola até meus
pés, peludo, lisonjeador, o velho, fiel monstro-cao de cem cabegas que eu
amo.

Pois bem! Aqui vou segurar a balanga sobre o mar que rola: e também
uma testemunha escolho, para que observe — a ti, arvore solitdria, a t, de
forte aroma e ampla copa, que eu amo! —

Por qual ponte vai o hoje para o algum dia? Sob qual coac¢io o que ¢é alto
se obriga a descer ao que é baixo? E o que diz ao mais alto para ainda —
crescer mais? —

Agora a balanga estd quieta e equilibrada: trés dificeis questoes eu lancei,
trés dificeis respostas estio no outro prato.



Voldpia: aguilhdo e estaca para todos os desprezadores do corpo que
vestem cilicio, e amaldicoada como “mundo” por todos os trasmundanos: pois
escarnece e ludibria todos os mestres da confusio e do erro.

Voltipia: para a gentalha, o fogo lento em que é consumida; para toda
madeira carcomida, para todos os trapos malcheirosos, o forno aceso e
fervoroso.

Volipia: para os coragoes livres, inocéncia e liberdade, a felicidade
edénica na terra, a transbordante gratidio de todo futuro ao presente.

Volupia: apenas para o emurchecido um adocicado veneno, mas para os
de vontade leonina o grande estimulador do cora¢do e o veneravelmente
reservado vinho dos vinhos.

Voldpia: a grande imagem de felicidade para superior felicidade e
suprema esperanca. Pois para muitos ¢ prometido o casamento e mais que o
casamento, —

— para muitos que sao mais estranhos a si mesmos que o homem a
mulher: — e quem compreendeu totalmente qudo estranhos um ao outro sao
o homem e a mulher?

Volipia: — mas quero que haja cercas em volta de meus pensamentos e
também de minhas palavras: para que os porcos e entusiastas nao irrompam
em meus jardins! —

Ansia de dominio: ticio e agoite dos mais duros entre os duros de
coracao; o horrendo martirio reservado ao mais cruel; a sombria chama das
fogueiras que vivem.

Ansia de dominio: o maldoso moscardol18 imposto aos povos mais
vaidosos; a escarnecedora de toda virtude incerta; que monta cada cavalo e
cada orgulho.

Ansia de dominio: o terremoto que rompe e quebra tudo que é podre e
cavo; a estrondeante, punitiva destruidora de sepulcros caiados; a coruscante
interrogac¢ao junto a respostas prematuras.

Ansia de dominio: ante seu olhar o homem rasteja, se curva, se submete
e se torna mais baixo do que serpente e porco: — até que finalmente o
grande desprezo grita de dentro dele —,

Ansia de dominio: a terrivel professora do grande desprezo, que prega na
face de cidades e reinos: “Fora contigol” — até que de dentro deles mesmos
se grita: “Fora comigo!”.

Ansia de dominio: que, no entanto, tambhém sobe sedutoramente aos puros
e solitdrios e até alturas que bastam a si mesmas, ardente como um amor
que sedutoramente pinta purpureas bem-aventurangas no céu da terra.

Ansia de dominio: mas quem chamaria “insia”119 quando o que é alto
desce, desejando o poder? Em verdade, nada hd de malsio e sofrego em tal
desejar e descer!




Que a altura solitiria ndo permaneca eternamente solitiria e bastando a
si mesma; que a montanha chegue ao vale e os ventos da altura cheguem as
baixadas: —

Oh, quem encontraria 0 nome certo de virtude para batizar esta insia?
“Virtude dadivosa” — assim denominou Zaratustra um dia o inomindvel.

E também aconteceu entio — em verdade, pela primeira vez! — que
sua palavra beatificasse o egoismo, o sadio, inteiro egoismo que brota de uma
alma poderosa: —

— de uma alma poderosa, a que pertence o corpo elevado, o corpo
bonito, vitorioso, animador, em redor do qual tudo se torna espelho:

O corpo flexivel e convincente, o dangarino cujo simbolo e epitome € a
alma que se compraz em si. O prazer-consigol20 desses corpos e almas
chama a si mesmo “virtude”.

Com suas palavras sobre o que € bom e ruim, esse prazer-consigo se
protege como com bosques sagrados; com os nomes de sua felicidade, bane
de sua presenca tudo que é desprezivel.

Bane para longe de si tudo que ¢ covarde; diz: “Ruim — isso é covarde!”.
Desprezivel lhe parece quem sempre estd a se preocupar, lamentar,
suspirar, e quem recolhe até as minimas vantagens.

Despreza também toda sabedoria lamuriante: pois, em verdade, ha
também a sabedoria que floresce na escuridio, uma sabedoria de sombras
noturnas: a qual sempre suspira: “Tudo é vao!”.

A desconfianca timorata vale pouco para ele, assim como todo aquele
que prefere juramentos a olhares e maos: e também toda sabedoria
desconfiada demais — pois tal ¢ a maneira das almas covardes.

Menos ainda vale para ele o obsequioso facil, o ser canino, que
imediatamente se deita de costas, o humilde; e hi também sabedoria que é
humilde, canina, devota, e facilmente obsequiosa.
he odioso, e até mesmo nojento, quem jamais quer se defender, quem
engole escarros venenosos e olhares maus, o ser demasiado paciente, com
tudo tolerante, com tudo satisfeito: pois isso € maneira de servo.

Seja alguém servil ante os deuses e os pontapés divinos ou ante os
homens e as estipidas opinides humanas: em foda maneira de servo ele
cospe, esse bem-aventurado egoismol

Ruim: assim chama ele a tudo que se curva e € tacanho-servil, aos
submissos olhos que pestanejam, aos coragdes oprimidos e aquela falsa
maneira indulgente que beija com ldbios amplos e covardes.

E pseudossabedoria: assim chama ele a tudo que gracejam os servos,
idosos e cansados; e, em especial, toda a feia, delirante, demasiado engenhosa
tolice dos sacerdotes!

Os pseudossibios, porém, todos os sacerdotes, os cansados do mundo e
aqueles cuja alma tem a maneira da mulher e do servo — oh, que terriveis
pecas pregaram desde sempre no egoismo!

E que precisamente isto fosse considerado e chamado virtude, pregar
terriveis pecas no egoismo! E “sem-ego” — assim desejariam ser, com bom
motivo, todos esses covardes e aranhas-de-cruz cansados do mundo!




Mas para todos eles estd chegando o dia, a transformagio, a espada da
justica, o grande meio-dia: muita coisa serd entdo reveladal121

E quem proclama o Fu sadio e sagrado e o egoismo bem-aventurado, em
verdade também proclama aquilo que sabe e profetiza: “Vé, ele estd
chegando, ele estd proximo, o grande meio-dia! .

Assim falou Zaratustra.



Do espirito de gravidade

Minha lingua — € do povo: falo de modo grosseiro e franco demais para
os delicados. E ainda mais estranhas soam minhas palavras para todos os
borra-tintas escrevinhadores.

Minha mao — é uma mao de tolo: ai de todas as mesas e paredes e o
que mais tiver lugar para rabiscos e arabescos de tolo!

Meu pé — ¢ um pé de cavalo; com ele troto e galopo a rédea solta,
para ld e para cd, alegre como o Diabo de tanto correr.

Meu estdbmago — serd um estomago de dguia? Pois gosta principalmente
de carne de cordeiro. Sem divida, é um estomago de ave.

Nutrido de pouco, e de coisas inocentes, pronto e impaciente para voar,
voar embora — eis agora a minha maneira: como nio teria ela algo da
maneira das aves?

E sobretudo que eu seja inimigo do espirito de gravidade, isso € maneira
de ave: e, em verdade, inimigo de morte, arqui-inimigo, protoinimigo! Oh,
para onde ja ndo voou e se extraviou minha inimizade?

Sobre isso eu até poderia cantar uma can¢io — — e vou cantar: embora
me encontre s6 na casa vazia e tenha de canti-la para meus proprios
ouvidos.

E certo que existem cantores que apenas com a casa cheia ©m a
garganta macia, a mao eloquente, o olhar expressivo, o cora¢do alerta: —
Nao sou como eles. —



Quem um dia ensinar os homens a voar, deslocara todos os marcos de
limites; os marcos mesmos voardo pelos ares, e esse alguém batizard de
novo a terra — de “a Leve”.

A avestruz corre mais velozmente que o mais ligeiro cavalo, mas
também enfia a cabeca pesadamente na terra pesada: assim também o
homem que ainda nao sabe voar.

Pesadas sao, para ele, terra e vida; e assim quer o espirito de gravidade!
Mas quem quiser ficar mais leve, tornando-se pdssaro, tem de amar a si
mesmo: — € 0 que ensino eu.

Nao, decerto, com o amor dos enfermos e alquebrados: pois neles até o
amor-proprio cheira mal!

Deve-se aprender a amar a si mesmo — ¢ 0 que ensino — com um
amor sio e saudivel: de modo a se tolerar estar consigo e nio vaguear.
isse vaguear batiza a si mesmo de “amor ao préximo”: foi com essa
expressao que melhor mentiram e fingiram até hoje, especialmente aqueles
que pesavam para todos.

E, em verdade, nio é este um mandamento para hoje e amanha
aprender a se amar. Entre todas as artes, € antes a mais sutil, mais
a derradeira e mais paciente.

Pois tudo que € de si proprio se acha bem escondido do possuidor; de
todas as cavernas de tesouros, a propria € a Ultima a ser escavada — assim
dispde o espirito de gravidade.

Quase no ber¢o jia nos dio pesados valores e palavras: “bem” e “mal” —
¢ como se chama esse dote. Por causa dele nos perdoam que vivamos.

E deixam que vdo a si as criancinhas, a tempo de impedir que elas
amem a si préprias: assim dispoe o espirito de gravidade.

E nés — carregamos fielmente o que nos dio em dote, em duros ombros
e por dsperas montanhas! E, se suamos, nos dizem: “Sim, a vida é um
fardo!”.

Mas apenas o0 homem ¢ um fardo para si mesmo! Isso porque carrega
nos ombros muitas coisas alheias. Tal como o camelo, poe-se de joelhos e
deixa que o carreguem bastante.

Em especial o homem forte, resistente, no qual é inerente a veneracao:
demasiados valores e palavras pesados albeios poe ele sobre si — e entdo a
vida lhe parece um deserto!

E, em verdade! Também muita coisa propria é dificil de carregar! E
muito do interior do homem € como a ostra, ou seja, repugnante,
escorregadio e dificil de agarrar —,

— de maneira que uma casca nobre, com nobres adornos, precisa
interceder a seu favor. Mas também essa arte se deve aprender, a de ter
casca, aparéncia formosa e sagaz cegueira!

tuciosa.




E engana sobre muita coisa no homem o fato de muitas cascas serem
pobres, tristes, cascas demais. Muita for¢a e bondade oculta nio é jamais
adivinhada; os mais deliciosos petiscos nio acham apreciadores!

As mulheres sabem disso, as mais deliciosas: um pouco mais magra, um
pouco mais gorda — oh, quanto destino se acha em tao poucol

O homem é dificil de descobrir, e descobrir a si mesmo, o mais dificil de
tudo; com frequéncia, o espirito mente acerca da alma. Assim dispde o
espirito de gravidade.

Mas descobriu a si mesmo quem diz: “Este ¢ meu bem e meu mal”: com
isso fez calar o anio e toupeira que diz “Bom para todos, mau para todos”.

Em verdade, também nao gosto daqueles para quem cada coisa é boa e
este mundo € inclusive o melhor. A esses denomino os contentes com tudo.

O contentamento com tudo, que sabe de tudo gostar: este ndo é o melhor
gosto! Respeito os estdbmagos e linguas rebeldes e exigentes, que aprenderam
a dizer “Eu”, “Sim” e “Nao”.

Mas tudo mastigar e digerir — isso ¢ uma auténtica maneira de porcol
Sempre dizer “I-A”122 — isso apenas o asno aprendeu, e quem tem seu
espiritol —

O amarelo profundo e o vermelho quente: ¢ o que deseja o meu gosto —
ele mistura sangue a todas as cores. Mas quem caia sua casa, esse revela
uma alma caiada.

Uns enamorados de mumias, outros, de fantasmas; e todos igualmente
hostis a carne e ao sangue — oh, como repugnam ao meu gosto! Pois eu
amo o sangue.

E ndo quero viver e estar ali onde todo mundo cospe e escarra: pois esse
& meu gosto — preferiria viver entre bandidos e perjuros. Ninguém tem ouro
na boca.

Ainda mais repugnantes me sio 0s puxa-sacos; € O mais repugnante
animal que encontrei entre os homens denominei parasita: esse nio queria
amar e, no entanto, queria viver de amor.

Desventurados chamo a todos aqueles que t€m uma s6 escolha: tornar-se
maus animais ou maus domadores de animais: entre eles eu jamais levantaria
tendas.

Desventurados também chamo aqueles que sempre devem esperar —
eles repugnam ao meu gosto: todos os alfandegdrios, merceeiros, reis e outros
guardiaes de terras e de lojas.

Em verdade, aprendi também a esperar, e bastante — mas somente a
esperar por mim. E sobretudo aprendi a ficar em pé, andar, correr, saltar,
escalar e dangar.

Mas este € o meu ensinamento: quem um dia quiser aprender a voar,
deve primeiramente aprender a ficar em pé, andar, correr, saltar, escalar e
dangar: — ndo se aprende a voar voando!

Com escadas de corda aprendi a escalar muitas janelas, com pernas
dgeis subi em altos mastros: estar sobre altos mastros do conhecimento nao
me pareceu bcm—;lvcnmr;mga pequena, —

— cintilar como pequenas flamas sobre altos mastros: uma luz pequena,




decerto, mas um grande consolo para navegantes e naufragos perdidos! —

Por muitos caminhos e meios diferentes alcancei minha verdade; nao
apenas por uma escada subi as alturas de onde meu olho vagueia pelas
distincias que sao minhas.

E somente com relutincia perguntei pelos caminhos — isto sempre
repugnou ao meu gosto! Preferi perguntar e tentear os proprios caminhos.

Um perguntar e tentear era todo o meu andar: — e, em verdade, deve-
se aprender também a responder a tal perguntar! Mas este — ¢ meu gosto:

— nao que seja bom ou seja ruim, mas meu gosto, de que nio me
envergonho nem escondo.

“Este — ¢ o meu caminho, — qual é o vosso?”, assim respondi aos que
me perguntaram pelo “caminho”. Pois 0 caminho — ndo existe!

Assim falou Zaratustra.



De velhas e novas tibuas

Aqui me acho sentado, esperando, com velhas tibuas partidas ao meu
redor, e também novas tibuas inscritas pela metade. Quando chegard minha
hora?

— a hora de minha descida, meu declinio: pois ainda uma vez quero ir
até os homens.

Por isso espero agora; pois primeiro devem me chegar os sinais de que é
a minba hora — o ledo rindo e o bando de pombas.

Entrementes falo comigo mesmo, como uma pessoa que tem tempo.
Ninguém me conta algo novo: assim, conto-me a mim mesmo.




Quando vim até os homens, encontrei-os sentados sobre uma velha
presuncao: todos eles presumiam, havia muito tempo, saber o que é bom e
mau para o homem.

Toda conversa a respeito da virtude lhes parecia coisa velha e surrada; e
quem queria dormir bem falava ainda de “bem” e “mal” antes de ir deitar-se.
Perturbei esta sonoléncia ao ensinar que ninguém sabe ainda o que é

bom e mau — a nao ser aquele que cria!

— Mas esse € aquele que cria a meta para os homens e da a terra seu
sentido e seu futuro: apenas ele faz com que algo seja bom ou mau.

E disse-lhes para derrubar suas velhas citedras e tudo aquilo em que se
havia sentado aquela velha presuncio; disse-lhes para rir de seus grandes
mestres da virtude, santos, poetas ¢ redentores do mundo.

De seus sombrios sibios também lhes disse para rir, ¢ de quem alguma
se sentara como negro espantalho, admoestando, na drvore da vida.
Sentei-me em sua grande avenida de timulos e entre carcagas e abutres
— e ri de todo o seu outrora e da cansada e arruinada magnificéncia deste.

Em verdade, como os pregadores e os loucos lancei gritos de raiva e
lamento sobre todas as suas coisas grandes e pequenas, — o que t€m de
melhor é Ao pequeno! o que tém de pior € Ao pequenol — desse modo eu
ri.

Ve

Assim gritou e riu meu sabio anseio que nasceu nas montanhas, uma
selvagem sabedoria, em verdade! — meu grande anseio com asas ruidosas.

E com frequéncia ele me arrastou consigo, para longe e para cima, em
meio a risada: entao voei trémulo, uma flecha em éxtase embriagado de sol:

— para distantes futuros que sonho nenhum viu, para Suis mais quentes
do que jamais sonharam os artistas: 14 onde os deuses dangantes se
envergonham de toda vestimenta: —

— pois falo por similes e, como os poetas, claudico e gaguejo: e, em
verdade, envergonho-me de ainda ter de ser poetal —

Onde todo o vir-a-ser me parecia danca e exuberincia de deuses, e o
mundo, solto e desenfreado e fugindo de volta para si mesmo: —

— como um eterno fugir e buscar novamente a si de muitos deuses,
como o bem-aventurado contradizer-se, novamente escutar-se, novamente
pertencer-se de muitos deuses: —

Onde todo o tempo me parecia uma bem-aventurada zombaria dos
momentos, onde a necessidade era a propria liberdade, que venturosamente
brincava com o aguilhdio da liberdade: —

Onde reencontrei meu velho deménio e arqui-inimigo, o espirito de
gravidade e tudo o que ele criou: coacgio, estatuto, necessidade, consequéncia,
finalidade, vontade, bem e mal: —

Pois nio tem de existir aquilo sobre o qual se dance e se ultrapasse




dangando? Nao tém de existir, em prol dos leves, levissimos, toupeiras e
pesados andes? — —



Foi também 1a que recolhi do caminho a palavra “super-homem”, e que
o homem ¢ algo que tem de ser superado,

— que 0 homem ¢é uma ponte e nio um fim: declarando-se bem-
aventurado por seu meio-dia e entardecer, como o caminho para novas
auroras:

— a palavra de Zaratustra do grande meio-dia, ¢ o que mais suspendi
sobre os homens, como segundas auroras purpureas.

Em verdade, também novas estrelas os fiz ver, junto com novas noites; e
sobre as nuvens, o dia e a noite estendi o riso, como uma tenda multicor.

Ensinei-lhes todo o meu engenho e esfor¢co: compor e transformar em um
o que no homem € pedago, enigma e apavorante acaso, —

— como poeta, decifrador de enigmas e redentor do acaso ensinei-lhes a
criar com o futuro, a redimir criadoramente tudo aquilo que — foi.

Redimir o passado no homem e recriar todo “Foi assim”, até que a
vontade diga: “Mas assim eu quis! Assim quererei —”.

— a isso denominei redencdo para eles, apenas isso lhes ensinei a
denominar reden¢ao. — —

Agora espero minba reden¢do —, que eu va pela dltima vez até eles.

Pois ainda uma vez quero ir até os homens: entre eles quero declinar:
morrendo quero lhes dar minha maior dadiva!

Do sol aprendi isso, quando ele se pde, o riquissimo: derrama ouro sobre
o mar, de sua inesgotdvel riqueza, —

— de modo que até o mais pobre dos pescadores rema com remo de
ouro! Pois isso vi certa vez, e minhas ligrimas nao cessavam de correr
enquanto meus olhos contemplavam. — —

Tal como o sol quer Zaratustra declinar: agora ele se acha aqui sentado,
esperando, com velhas tibuas partidas ao seu redor e também novas tibuas
— inscritas pela metade.




4.

Olha, eis aqui uma nova tabua: mas onde estio meus irmaos, que a
levem comigo ao vale e aos coracoes de carne?123 —

Assim exige meu grande amor aos mais distantes: ndo poupes teu
proximo! O homem € algo que tem de ser superado.

Ha muitos caminhos e modos de superac¢do: deves #u cuidar dissol Mas
somente um palhaco pensa: “O homem também pode ser saltado”.

Supera a ti mesmo também no teu proximo: e um direito que podes
arrebatar, nao deixes que te seja dado!

Aquilo que fazes, ninguém pode fazer a ti. V&, ndo existe retribuicao.

Quem nio pode comandar a si mesmo, deve obedecer. E muitos podem
comandar a si mesmos, mas ainda falta muito para que também obedecam a
sil



Esta € a maneira das almas nobres: elas nada querem ter de graga,
muito menos a vida.

Quem ¢ da plebe quer viver de graca; mas nds, a quem a vida se deu,
— nos sempre refletimos sobre o que de melhor podemos dar em troca!
5, em verdade, é falar nobremente dizer: “O que a vida promete a nés,
isso vamos cumprir — com a vida!”.

Nio se deve querer fruir quando nao se da frui¢ao. E — nio se deve
querer fruir!

Pois frui¢ao e inocéncia sao as coisas mais vergonhosas: nenhuma das
duas quer ser buscada. Deve-se té-las — mas deve-se antes buscar a dor e a
culpal —




6.

O meus irmios, quem é primogénito sempre serd sacrificado.124 Mas
agora somos nGs 0s primogénitos.

Todos nds sangramos em secretos altares de sacrificios, todos nés a
e ardemos em honra de velhos idolos.

O que temos de melhor ainda € jovem: isso atrai os velhos paladares.
Nossa carne € tenra, nossa pele é somente uma pele de cordeiro: — como
nao atrairfamos velhos sacerdotes de idolos?

Dentro de nos mesmos ainda habita ele, o velho sacerdote de idolos, que
assa para banquete o que temos de melhor. Ah, meus irmaos, como nio
seriam vitimas os primogénitos?

Mas assim € nossa maneira; e eu amo aqueles que no querem preservar
a si mesmos. Amo com todo o meu amor aqueles que declinam: pois eles
passam para o outro lado. —

mos




Ser verdadeiro — poucos sdo capazes dissol E quem pode, nio o quer
ainda! Menos capazes de todos, porém, sio os bons.

Oh, esses bons! Homens bons jamais dizem a verdade; para o espirito,
ser bom de tal modo é uma doenca.

Eles cedem, esses bons, eles concedem, seu coragio repete as palavras,
seu fundo obedece: mas quem obedece ndo escuta a simesmo!

Tudo o que os bons chamam mau deve se juntar, para que nas¢a uma
verdade: 6 meus irmaos, sois também vés maus o bastante para essa
verdade?

O temerdrio ousar, a demorada desconfianca, o cruel Nao, o fastio, o
cortar na carne viva — como € raro isso juntar-se! Mas dessa semente ¢ —
gerada a verdade!

Ao lado da ma consciéncia cresceu até agora toda ciéncia! Destrogai, 6
homens do conhecimento, destrocai as velhas tibuas!



8.

Quando hd pranchas sobre a dgua, quando passarelas e parapeitos se
erguem sobre a corrente: entdo ninguém acredita, em verdade, naquele que
diz: “Tudo flui.125

Pelo contririo, até os imbecis o contradizem. “Como”, dizem eles, “tudo
flui? Passarelas e parapeitos estio acima do que flui!”

“Acima do que flui estd tudo firme, todos os valores das coisas, pontes,
conceitos, todo o ‘bem’ e o ‘mal’: tudo isso estd firme!” —

Mas, quando vem o duro inverno, o domador de rios, até mesmo os mais
espirituosos aprendem a desconfiar; e, em verdade, ndo apenas os imbecis
falam entao: “Nio deveria tudo — ficar parado?”.

“No fundo esta tudo parado” — eis um verdadeiro ensinamento invernal,
uma boa coisa para tempos infecundos, um bom consolo para os que
hibernam e ficam junto a estufa.

“No fundo estd tudo parado” —: mas contra isso prega o vento do degelo!

O vento do degelo, um touro que ndo é boi de arado — um touro raivoso,
um destruidor, que com chifres furiosos rompe o gelo! Mas o gelo — —
rompe passarelas!

O meus irmios, agora nio se acha tudo a fluir? Nio foram por dgua
abaixo todos os corrimios e passarelas? Quem ainda se agarraria a “bem” e
“mal”?
‘Ai de nds! Viva nos! O vento do degelo sopra!” — Assim pregai, 6 meus
irmaos, por todas as ruas!




9.

Ha uma velha ilusio chamada bem e mal. A roda dessa ilusdo girou, até
agora, em torno de videntes e astrélogos.

Outrora se acreditava em adivinhos e astrologos: por isso acreditava-se:
“Tudo é destino: tu deves, pois tens de!”.

Entdo se desconfiava de todos os adivinhos e astrélogos: por isso
acreditava-se: “Tudo € liberdade: tu podes, pois queres!”.

meus irmaos, sobre as estrelas e o futuro houve apenas ilusio e nao

conhecimento até agora: por isso, sobre bem e mal houve apenas ilusio e nao
conhecimento até agoral



10.

“Ndo roubards! Nao matards!” — essas palavras eram ditas sagradas
antigamente; diante delas dobravam-se cabegas e joelhos e tiravam-se os
sapatos.

Mas eu vos pergunto: onde houve, algum dia, ladroes e assassinos maiores
do que eram essas palavras?

Em toda a vida mesma nao existe — roubar e matar? E, ao serem ditas
sagradas essas palavras, a verdade mesma ndo foi assim — assassinada?

Ou era uma pregac¢ao da morte, que disse ser sagrado o que contradizia
e contrariava toda a vida? — O meus irmios, destrocai, destrogai as velhas
tabuas!



11.

Esta € a minha compaixdo por tudo que é passado: que eu o veja
abandonado —

— abandonado a mercé, ao espirito, a loucura de toda geracio, que vem
e reinterpreta tudo o que foi como uma ponte para s

Um grande tirano poderia vir, um astucioso monstro que, com sua
cleméncia ou incleméncia, compelisse e espremesse tudo que é passado: até
que este se tornasse uma ponte para ele, e prentncio, arauto e canto de galo.

Mas este € o outro perigo, e minha outra compaixdo: — a memoria de
quem € da plebe remonta até o avd — com o0 avd, porém, o tempo acaba.

Assim tudo passado ¢ abandonado: pois poderia suceder que um dia a
plebe se tornasse senhora e afogasse todo o tempo em dguas rasas.

Por isso, 6 meus irmaos, ¢ necessirio ter uma nova nobreza, que seja
inimiga de toda plebe e toda tirania e novamente escreva a palavra “nobre”
em novas tabuas.

Pois sao necessarios muitos e diferentes nobres para que haja nobreza!
Ou, como um dia falei, em alegoria: “Justamente isso € divino, que haja
deuses, mas nenhum Deus!”.




12.

O meus irmios, eu vos dirijo e consagro a uma nova nobreza: deveis
tornar-vos procriadores e cultivadores, e semeadores do futuro, —

— ndo a uma nobreza, em verdade, que pudésseis comprar como os
merceeiros e com ouro de merceeiros: p()iS muito pouco valor tem élq\,li]()
que tem preco.

Nio de onde vindes farei que seja vossa honra, mas aonde ireis! Vossa
vontade e vosso pé, que deseja ir além de vés mesmos — seja isso vossa
nova honra!

Nio, em verdade, que tenhais servido a um principe — que importam
ainda os principes! — ou vos tornado o bastiio daquilo que esta em pé, para
que fique mais solido!

Nio que vossa geracao se tenha tornado, nas cortes, cortesd, e tenhais
aprendido a ficar longas horas em pé, como coloridos flamingos, em baixas
lagoas.

— Pois conseguir ficar em pé constitui um mérito entre os cortesaos; e
todos os cortesdos acreditam que € parte da bem-aventuranga apds a morte
— poder sentar-se!

E tampouco que um espirito, que eles afirmavam santo, tenha conduzido
vOssos ancestrais a terras prometidas que ex nao posso louvar: pois ali onde
cresceu a pior de todas as drvores, a cruz — naquela terra nio ha o que
louvar! —

— e, em verdade, aonde quer que esse “espirito santo” conduzisse seus
cavaleiros, sempre andavam, na frente dessas marchas — cabras, gansos e
atravessados aloprados!

O meus irmios, vossa nobreza nio deve olhar para trds, mas adiante!
Deveis ser expulsos de todas as terras pdtrias e avoengas!

A terra de vossos filhos deveis amar: seja este amor vossa nova nobreza
— a terra ainda niio descoberta, no mais longinquo mar! E essa que ordeno a
vossas velas que busquem!

Em vossos filhos deveis compensar que sejais filhos de vossos pais: tudo
sado devereis assim redimir! Essa nova tdbua eu ponho acima de




13.

“Para que viver? Tudo € vao! Viver — é debulhar palha; viver — é
queimar e, contudo, ndo se aquecer.” —

Esse palavrério antigo ainda é considerado “sabedoria”; embora seja velho
e embolorado, porisso é ainda mais respeitado. Também o mofo enobrece.

Criangas poderiam falar assim: elas receiam o fogo, porque as queimoul
Ha muita criancice nos velhos livros de sabedoria.

E aqueles que sempre “debulham palha”, como teriam o direito de
blasfemar contra a debulha? Deveriamos amordagar a boca desses loucos!

Eles se sentam 2 mesa e nada trazem consigo, nem mesmo uma boa
fome; e agora blasfemam: “Tudo é vao!”.

Mas bem comer e bem beber, 6 meus irmaos, nao é verdadeiramente
uma arte va! Destrocai, destrogai as tibuas dos jamais contentes!



14.

“Para os puros, tudo é puro” — assim fala o povo. Mas eu vos digo: para
os porcos, tudo se torna porcol

Por isso pregam os fandticos e cabisbaixos, em que também o cora¢io
pende para baixo: “O préprio mundo é uma monstruosa imundicie”.

Pois todos esses tém o espirito sujo; mas em especial aqueles que nio
t€m paz nem repouso se nio olham o mundo de trds — os trasmundanos!

A eles digo no rosto, ainda que nao soe agradavel: nisso o mundo se
parece com o homem, que tem um traseiro — isso € verdade!

Ha muita sujeira no mundo: isso € verdade! Mas nem por isso o préprio
mundo é uma monstruosa imundicie!

Ha sabedoria no fato de muita coisa no mundo cheirar mal: o proprio
asco gera asas e for¢as que pressentem fontes!

Mesmo no melhor ainda ha algo que gera asco; e ainda o melhor ¢ algo
que tem de ser superado! —

O meus irmaos, hd muita sabedoria no fato de haver muita sujeira no
mundo! —




15.

Tais sentencas escutei devotos trasmundanos dizerem a sua consciéncia;
e, em verdade, sem perfidia e falsidade — embora nada exista de mais falso
no mundo, nem mais pérfido.

“Deixa o mundo ser o mundo! Nao levantes um dedo contra i
“Deixa estrangular, apunhalar, cortar e estripar as pessoas aquele que
assim quiser: nao levantes um dedo contra isso! Desse modo aprenderdo elas

a renunciar 2o mundo.”

“E tua propria razao — deves tu mesmo esganar e estrangular; pois é
uma razao deste mundo — desse modo aprenderds tu mesmo a renunciar ao
mundo.” —

— Destrogai, 6 meus irmaos, destrocai essas velhas tibuas dos devotos!
Destrocai as sentencas dos negadores do mundo!

ol”




16.

“Quem muito aprende, desaprende todo anseio veemente” — eis 0 que
h()jt‘ sussurram entre si as pessoas, em todas as ruas escuras.

Sabedoria cansa, nada — vale a pena; nio deves desejar!” — essa nova
tibua encontrei pendurada até nos mercados abertos.

Destrogai, 6 meus irmaos, destrocai também essas novas tibuas! Os
cansados do mundo e os pregadores da morte as penduraram, e também os
esbirros: pois, vede, é¢ também uma prédica da servidiol —

De aprenderem mal e nao o melhor, e tudo cedo demais e depressa
demais: de comerem mal, dai lhes veio aquele estdbmago estragado, —

— pois um estdmago estragado € seu espirito: ele aconselha a morrer!
Pois verdadeiramente, irmaos, o espirito é estbmago!

A vida é manancial de prazer: mas para aqueles em que fala o estdbmago
estragado, o pai da aflicio, para eles todas as fontes sio envenenadas.

Conhecer: isso é prazer para quem tem o querer do ledo! Mas quem se
cansou, este serd apenas objeto do querer, com ele jogam todas as ondas.

E esta foi sempre a maneira dos fracos: eles se perdem em seus
caminhos. E, afinal, também seu cansago pergunta: “Para que percorremos
caminhos? E tudo igual!”.

Aos ouvidos desses soa agradivel que se pregue: “Nada vale a pena! Nao
deveis querer!”. Mas isso ¢ uma prédica da servidio.

O meus irmios, como uma rajada de vento fresco Zaratustra chega para
todos os cansados do caminho; muitos narizes ele ainda fara espirrar!

Também através dos muros sopra meu livre alento, e para dentro de
prisdes e espiritos aprisionados!

Querer liberta: pois querer € criar: assim ensino eu. E somente para criar
deveis aprender!

E também a aprender deveis primeiramente comigo aprender, a bem
aprender! — Quem tem ouvidos, que ouca!




17.

Ali estd 0 barco — por 1a talvez se vd para o grande nada. — Mas quem
quer embarcar nesse “talvez”?

Nenhum de vés quer subir ao barco da morte! Entio como pretendem
estar cansados do mundo?

Cansados do mundo! E nem sequer vos tornastes desprendidos da terra!
Sempre vos encontrei ainda cobigosos da terra, ainda enamorados do préprio
cansago da terral

Nao € sem motivo que tendes o ldbio caido: — um pequeno desejo da
terra ainda se acha nele! E no olhar — ndo paira uma nuvenzinha de nio
esquecido prazer da terra?

Ha muitas boas inven¢des na terra, algumas dteis, outras agradaveis: por
clas hi que amar a terra.

E muita coisa tio bem inventada existe nela, como os seios da mulher:
tteis e agradiveis a0 mesmo tempo.

Mas v6s, cansados do mundo! Vés, preguicosos da terral A vés deve-se
bater com varas! Com golpes de varas devem ser animadas nossas pernas!

Pois: se nao sois doentes e decrépitos coitados, de que a terra estd
cansada, entdo sois espertos bichos preguicosos ou gatos deleitados e gulosos.
E, se ndo quereis tornar a correr alegremente, entdo deveis — partir de vez!

Niao se deve querer ser médico de incuraveis: assim ensina Zaratustra: —
entdo deveis partir de vez!

Mas requer mais coragem dar um fim do que fazer um novo verso: todos
os médicos e poetas sabem disso. —




18.

O meus irmios, hi tibuas que foram criadas pela fadiga e tibuas que
foram criadas pela preguica, a podre;126 embora falem igualmente, devem
ser ouvidas de forma diferente. —

Vede este homem que morre de sede! Acha-se apenas a um palmo de
sua meta, mas devido ao cansaco deitou-se, teimoso, aqui no po: esse valente!
Devido ao cansago, boceja ante o caminho, a terra e a meta, e ante si

mesmo: nao quer dar um passo mais — esse valente!

Agora o sol arde sobre ele, e os cachorros lambem seu suor:127> mas ele
jaz em sua teimosia e quer antes morrer de sede: —

— a um palmo de sua meta morrer de sede! Em verdade, vés ainda
tereis de puxa-lo pelos cabelos até seu céu — esse herdi!

Melhor ainda, deixai-o onde se deitou, para que lhe venha o sono, o
consolador, com uma chuva refrescante a murmurejar:

Deixai-o deitado até que acorde por si mesmo — até que ele mesmo
renegue todo o cansago e o que o cansaco através dele ensinou!

Apenas, meus irmaos, espantai de junto dele os cachorros, os indolentes
sorrateiros, e todo o enxame de insetos: —

— todo o enxame de insetos dos “cultos”, que no suor do heréi — se
regalal —



19.

Eu traco circulos e sagradas fronteiras em torno a mim; cada vez menos
homens sobem c()mig() a montes C'(ld’(l vez mais ’(111(75 — €u construo uma
cordilheira de montes cada vez mais sagrados. —

Mas aonde quer que desejeis subir comigo, 6 meus irmaos, cuidai para
que um parasita nao suba convoscol

Parasita: é um verme rastejante, insinuante, que quer engordar em vossos
cantos enfermos e feridos.

E esta é sua arte, adivinhar, nas almas que sobem, os pontos em que se
acham cansadas: em vosso desalento e mau humor, em vosso delicado pudor
ele constréi seu ninho nojento.

Onde o forte € fraco, onde o nobre é suave demais — ali dentro ele
constréi seu ninho nojento: o parasita habita onde o grande tem pequenos
cantos feridos.

Qual a mais alta espécie de tudo que existe, e qual a mais baixa? O
parasita é a espécie mais baixa; mas quem € da mais alta, alimenta o maior
nimero de parasitas.

Pois a alma que tem a mais longa escada e pode descer mais fundo:
como nao se acharia nela o maior nimero de parasitas? —

— a alma mais ampla, dentro da qual mais se pode correr, errar e
vagar; 4 mais necessiria, que por prazer se precipita no acaso: —

— a alma que €, e que mergulha no vir-a-ser; a que possui, e quer
lzm(;ar—sc no querer e ansiar: —

— a que foge de si mesma, que a si mesma alcanca no circulo mais
amplo; a alma mais sibia, a qual a tolice fala do modo mais doce: —

— a mais amante de si mesma, na qual todas as coisas tém sua corrente
e contracorrente, seu fluxo e refluxo: — oh, como a alma mais elevada nao
teria 0s piores parasitas?




20.

O meus irmios, entio sou cruel? Mas eu digo: ao que cai, deve-se ainda
empurrar!

Tudo de hoje — cai, decai: quem ia querer segurd-lo? Mas eu — eu
quero ainda empurra-lo!

Conheceis a voltpia que rola pedras para profundezas abruptas? — Esses
homens de hoje: vede como rolam pedras para minhas profundezas!

Um prelddio sou eu para melhores intérpretes, 6 meus irmaos! Um
exemplo! Fazei conforme o meu exemplo!128

E a quem ndo ensinais a voar, ensinai-lhe a — mais rapidamente cain



21.

Eu amo os valentes: mas nio basta ser espadachim — € preciso também
saber a quem golpear!

E muitas vezes hi mais valentia em se conter e passar ao largo: a fim de
poupar-se para um inimigo mais digno!

Deveis129 ter apenas inimigos para serem odiados, nao inimigos para
desprezar: tendes de ser orgulhosos de vosso inimigo: assim ja ensinei uma
vez.

Para o inimigo mais digno vos deveis poupar, 6 meus irmaos; por isso
tendes de passar ao largo de muita coisa, —

— em especial de muita gentalha que vos atroa os ouvidos a falar de
POVO € povos.

Mantende livre de seus prés e contras o vosso olhar! Ali hi muita justica,
muita injustica: quem observa, se aborrece.

Olhar, golpear — ali s3o uma s6 coisa: por isso, ide embora para os
bosques e deixai adormecer vossa espada!

Segui os vossos caminhos! E deixai 0 povo e os povos seguirem os seus!
— caminhos escuros, em verdade, onde nao mais lampeja uma s6
esperanca!

Que o merceeiro domine, ali onde tudo o que reluz é — ouro de
merceeirol Nao €é mais tempo de reis: o que hoje se denomina povo nio
merece reis.

Vede como e S pOVOS mesmaos fazem agora como os merceeiros:
catam as menores vantagens em todo lixo varrido!

Espreitam um ao outro, subtraem algo um ao outro — a isso chamam
“boa vizinhanga”. Oh, bem-aventurados tempos remotos em que um povo
dizia a si mesmo: “Quero ser — senhor de outros povos!”.

Pois, meus irmaos: o melhor deve dominar, o melhor também quer
dominar! E onde o ensinamento € outro, ali — falta o melhor.




22.

Al, se esses — tivessem pao de graca! Pelo que clamariam eles? Seu
sustento — € seu verdadeiro entretenimento; e deverd ser duro para eles!

Animais de rapina ¢ o que sio: em seu “trabalho” — ha também rapina;
em seu “ganho” — hd também logro! Por isso devera ser duro para eles!

Assim, deverdo se tornar melhores animais de rapina, mais refinados,
mais sagazes, de maior semelban¢a humana: pois o homem é o melhor
animal de rapina.

A todos os animais 0 homem ji lhes roubou as virtudes: ou seja, entre
todos os animais, para 0 homem foram mais dificeis as coisas.

Somente as aves ainda estdo acima dele. E, se o homem ainda
aprendesse a voar, a que altura, ai — sua rapacidade voaria!




23.

Assim quero o homem e a mulher: apto para a guerra, um; apta para a
procriacio, a outra; mas ambos aptos para a danca, com a cabeca e as
pernas.

E perdido seja o dia em que nao dancamos uma vez sequer! E
consideremos falsa toda verdade em que nao houve ao menos uma risada!




24.

Vossos matrimonios: cuidai para que nao sejam mds conclusoes!
Concluistes muito rapidamente: dai se seguem — rompimentos!130

E ainda ¢ melhor romper do que torcer o casamento, trapacear no
casamento. Assim falou-me uma mulher: “E certo que trai o matriménio, mas
antes ele — me destruiu!”.

As pessoas malcasadas sempre me pareceram as mais vingativas: fazem
o mundo inteiro pagar pelo fato de nio mais serem solteiras.

Por isso quero que os individuos honestos digam um ao outro: “Nés nos
amamos: deixai-nos tratar de manter o sentimento! Ou nossa promessa terd
sido um engano?”.

— “Dai-nos um prazo, um pequeno matrimonio, para ver se servimos
para o grande matriméniol E uma grande coisa estar sempre a dois!

Assim aconselho a todos os individuos honestos; e o que seria meu amor
ao super-homem e a tudo que vird, se eu aconselhasse e falasse de outro
modo?

Niao apenas a vos propagar, mas a vos elevar — a isso, 6 meus irmaos,
vos ajude o jardim do matriméniol




25.

Quem se tornou sdbio acerca das velhas origens, eis que acabard por
buscar as fontes do futuro e as novas origens. —

O meus irmios, ndo passard muito e 70v0s povos surgirdo e novas fontes
descerdo, rumorejantes, em novas profundezas.

Pois o tremor de terra — obstrui muitas fontes, produz muita morte por
sede: mas também traz a luz for¢as intimas e segredos.

O tremor de terra torna visiveis novas fontes. No tremor de terra de
velhos povos irrompem novas fontes.

E quem ali exclama: “Eis aqui uma fonte para muitos sedentos, um
cora¢do para muitos desejosos, uma vontade para muitos instrumentos”; —
em torno a ele se junta um povo, ou seja: Muitos que ensaiam.

Quem pode mandar, quem deve obedecer — isso alise ensaia! Ah, com
tantas buscas, conjecturas, fracassos, aprendizados e novos ensaios!131

A sociedade humana: é um ensaio, como eu ensino — uma longa busca:
mas ela busca aquele que mandal —

— um ensaio, 6 meus irmaos! E ndo um “contrato” 132 Destrogai,
destrocai essa palavra dos coragoes débeis e meio-isso, meio-aquilo!




26.

O meus irmios! Onde se acha o grande perigo para o futuro do homem?
Niao se acha nos bons e justos? —

— naqueles que dizem e sentem no coragao: “Ja sabemos o que é bom e
|ust<) e também o possuimos; ai daqueles que ainda buscam!”.

, sejam quais forem os danos que fagcam os maus: o dano dos bons é o
mais danoso dos danos!

E, sejam quais forem os danos que fagam os caluniadores do mundo: o
dano dos bons é o mais danoso dos danos.

O meus irmaos, alguém olhou certa vez no coracio dos bons e justos e
disse: “Sao os fariseus”. Mas ndo foi compreendido.

Os proprios bons e justos nio puderam compreendé-lo: o espirito deles
estd aprisionado em sua boa consciéncia. A estupidez dos bons ¢
insondavelmente sagaz.

Mas esta é a verdade: os bons t#m de ser fariseus — nao tém escolha!

Os bons tém de crucificar aquele que inventa sua propria virtude! Esta é
a verdade!

Mas o segundo a descobrir seu pais, o pais, corac¢do e terreno dos bons e
justos: foi aquele que perguntou: “A quem odeiam eles mais que tudo?”.

Aquele que cria odeiam eles mais que tudo: aquele que quebra tibuas e
velhos valores, ao quebrador — a ele chamam infrator.

Pois os bons — eles nao conseguem criar: eles sio sempre o come¢o do
fim: —

— eles crucificam aquele que escreve novos valores em novas tibuas,
eles sacrificam a si mesmos o futuro — eles crucificam todo o futuro dos
homens!

Os bons — sempre foram o come¢o do fim. —



27.

O meus irmios, compreendestes também essas palavras? E o que uma
vez eu disse do “Gltimo homem™

Onde se acha o grande perigo para o futuro do homem? Nao se acha nos
bons e justos?

Destro¢ai, destrogai os bons e justos! — O meus irmaos, compreendestes
também essas palavras?



28.

Fugis de mim? Estais apavorados? Tremeis ante essas palavras?

O meus irmios, quando vos mandei destrogar os bons e as tibuas dos
bons: somente entio embarquei o homem para seu alto-mar.

E somente agora lhe vem o grande pavor, o grande olhar ao redor, a
grande doenca, o grande nojo, o grande enjoo do mar.

Falsos litorais e falsas certezas vos ensinaram os bons; nas mentiras dos
bons fostes nascidos e criados. Tudo se acha, no fundo, mentido e torcido
pelos bons.

Mas quem descobriu a terra “homem” também descobriu a terra “futuro
do homem”. Agora deveis ser navegantes, bravos e pacientes navegantes!

Andai retos a tempo, 6 meus irmaos, aprendei a andar retos! O mar
arrebenta: muitos querem se reerguer com vossa ajuda.

O mar arrebenta: tudo estd no mar. Muito bem! Vamos, 6 velhos coracoes
de marinheiros!

Que terra pdtria? Nosso leme quer rumar para onde € a terra dos nossos
filhos: 1d onde, mais tempestuoso que o mar, arrebenta nosso grande anseio!



29.

“Por que tao duro?” — falou certa vez ao diamante o carvao de cozinha;
“ndo somos parentes proximos?” —

Por que tio moles? O meus irmic
meus — irmaos?

Por que tao moles, tao amolecidos e condescendentes? Por que hd tanta
negacdo, abnegacao em vossos coracoes? Tao pouco destino em vosso olhar?

E, se ndo quereis ser destinos e inexordveis: como podereis comigo —
vencer?

E, se a vossa dureza nao quer cintilar, cortar e retalhar: como podereis
um dia comigo — criar?

Pois 0s que criam sao duros. E terd de vos parecer bem-aventuranca
imprimir vossa mao nos milénios como se fossem cera, —

— bem-aventuranga escrever na vontade de milénios como se fossem
bronze — mais duros que bronze, mais nobres que bronze. Apenas o mais
nobre é perfeitamente duro.

— Esta nova tibua, 6 meus irma
duros!

im vos pergunto eu: pois nao so

, ponho acima de vés: tornai-vos



30.

O vontade minha! Tu, afastamento de toda necessidade, t, minha
necessidade! Guarda-me de todas as pequenas vitorias!

Tu, predestinaciio de minha alma, que eu chamo destino! Tu-em-mim!
Acima-de-mim! Guarda-me e poupa-me para um grande destino!

E tua derradeira grandeza, 6 minha vontade, poupa-a para teu derradeiro
embate — para seres inexordvel em tua vitorial Ah, quem nio sucumbiu a
sua propria vitoria?

Ah, a quem nio se obscureceram os olhos nesse ébrio crepusculo? Ah, a
quem nao cambalearam as pernas e desaprenderam de — ficar em pé na
vitoria?

— Para que um dia eu esteja pronto e maduro no grande meio-dia:
pr()n[() e maduro como o bronze incand/:sccn[e, a nuvem prcnhc de raios e o
dbere inchado de leite: —

— pronto para mim mesmo e minha mais recondita vontade: um arco
sequioso de sua flecha, uma flecha sequiosa de sua estrela: —

— uma estrela pronta e madura em seu meio-dia, incandescente,
trespassada, bem-aventurada com as destruidoras flechas do sol: —

— um sol ela mesma e inexordvel vontade solar, pronta para a
destrui¢ao na vitoria!

O vontade, afastamento de toda necessidade, 6 minha necessidade!
Poupa-me para uma grande vitorial — —

Assim falou Zaratustra.



O convalescente

Certa manhi, nio muito tempo apds seu retorno a caverna, Zaratustra
pulou da cama como um louco, gritando com voz terrivel e gesticulando
como se i estivesse mais alguém que nao queria levantar-se; e de tal modo
soava a voz de Zaratustra que seus animais acorreram assustados, e de todas
as cavernas e tocas que eram vizinhas da caverna de Zaratustra safram todos
os bichos — voando, esvoagando, rastejando, saltando, conforme o tipo de as:
ou pata que lhe fora dado. Entio Zaratustra disse estas palavras:

Sobe, pensamento abismal, de minha profundeza! Eu sou teu galo e teu
alvorecer, verme adormecido! De pé, de pé! Minha voz te despertard como
o canto do galo!

Desata os grilhoes de teus ouvidos: escuta! Pois eu quero ouvir-te! De pé,
de pé! Aqui ha trovao bastante, até os timulos aprenderdao a ouvir!

E limpa o sono dos teus olhos, e tudo de imbecil e cegol Escuta-me
também com teus olhos: minha voz é um remédio também para cegos de
nascenca.

E, uma vez desperto, deveris ficar eternamente desperto. Ndo é meu
habito acordar bisavés para dizer-lhes que — continuem a dormir!

Tu te moves, te espreguicas, rouquejas? De pé, de pé! Nido deves
rouquejar — mas falar! Zaratustra te chama, o sem-deus!

Eu, Zaratustra, o advogado da vida, o advogado do sofrimento, o advogado
do circulo — chamo a ti, meu pensamento mais abismal!

Viva! Estds vindo — eu te ouco! Meu abismo fala, minha derradeira
profundeza eu consegui trazer a luz!

Viva! Vem! Dd-me a mdo — — ah! Larga! Ah! Ahl — Nojo, nojo, nojo —
— — ai de mim!




Mal dissera essas palavras, Zaratustra caiu como um morto € por muito
tempo ficou como um morto. Quando voltou a si, estava pilido, tremia,
permaneceu deitado no chio e por muito tempo nao quis comer ou beber.
Nesse estado ficou sete dias; mas seus animais nio o abandonaram nem de
dia nem de noite, exceto a dguia, quando voou para buscar alimento. E o que
ela apanhou e saqueou, pos sobre o leito de Zaratustra: de modo que afinal
Zaratustra se achou deitado entre frutinhas amarelas e vermelhas, uvas,
jambos, pinhas e folhas de cheiro. E a seus pés havia dois cordeiros, que a
dguia havia penosamente arrebatado a seus pastores.

Por fim, apés sete dias Zaratustra se ergueu no leito, pegou um jambo,
cheirou-o, e achou agradavel seu aroma.133 Entido seus animais acharam que
era tempo de lhe falar.

“O Zaratustra”, disseram eles, “hd sete dias estds assim deitado, com os
olhos pesados: nao queres, enfim, por-te novamente em pé?

Sai de tua caverna: o mundo te espera como um jardim. O vento brinca
com intensos aromas que querem chegar a ti; e todos os riachos desejam ir
atrds de ti

coisas anseiam por ti, desde que ficaste sete dias a s6s — sai de
tua caverna! Todas as coisas querem ser médicos para il

Veio-te um novo conhecimento, amargo e pesado? Como uma massa
fermentada estiveste ai deitado, tua alma inchou e transbordou por todas as
margens. —"

— O meus animais, respondeu Zaratustra, continuai falando e deixai-me
escutar! Anima-me bastante que falais: ali onde se fala, o mundo ja me
parece um jardim.

Como € agradivel que existam sons e palavras: nio sao eles arco-iris e
pontes aparentes entre aquilo que se acha eternamente separado?

A cada alma corresponde outro mundo; para cada alma, cada outra alma
é um mundo por tras.

Entre aqueles que sao mais semelhantes, a aparéncia mente do modo
mais belo; pois 0 menor abismo é o mais dificil de transpor.

Para mim — como haveria um fora-de-mim? Nio existe um fora! Mas
isso esquecemos a cada som; como ¢ agradavel que esquegamos!

Nomes e sons nio foram regalados as coisas para que o homem se
reanime com as coisas? Bela tolice é a fala: com ela, o homem danga por
sobre todas as coisas.

Como sdo agradaveis toda fala e toda mentira dos sons! Com os sons,
nosso amor danga por sobre arco-iris multicores. —

— “O Zaratustra”, disseram entio os animais, “para 0s que pensam coma
nos, as proprias coisas dancam: vém, ddo-se as maos, riem, fogem — e
retornam.




Tudo vem, tudo retorna; rola eternamente a roda do ser. Tudo morre,
tudo volta a florescer, corre eternamente o ano do ser.

Tudo se rompe, tudo é novamente ajeitado; eternamente constréi-se a
mesma casa do ser. Tudo se despede, tudo volta a se saudar; eternamente fiel
a si mesmo permanece o anel do ser.

Em cada instante comeca o ser; em redor de todo Aqui rola a esfera Ali.
O centro estd em toda parte. Curva € a trilha da eternidade.” —

— O bufoes e realejos que sois!, respondeu Zaratustra novamente
sorrindo, como bem sabeis o que teve de se cumprir em sete dias:

— e como aquele monstro me entrou na garganta e me sufocou! Mas eu
lhe cortei a cabe¢a com os dentes e a cuspi para longe.

E v6s — vos ja fizestes disso uma cangdo de realejo? Mas agora estou
aqui, ainda cansado desse morder e cuspir, ainda doente de minha prépria
redengao.

E fostes espectadores de tudo isso?, 6 meus animais, também vés sois
cruéis? Quisestes assistir a minha grande dor, como fazem os homens? Pois o
homem ¢ o animal mais cruel.

Foi com tragédias, touradas e crucificacdes que até agora ele se sentiu
melhor na terra; e, quando inventou o inferno, este foi seu céu na terra.

Quando o grande homem grita —: logo o pequeno homem vem
correndo; e tem a lingua fora da boca, de concupiscéncia. Mas a isso ele
chama sua “compaixao”.

O pequeno homem, em especial o poeta — com que fervor acusa a vida
com palavras! Escutai-o, mas nio deixeis de ouvir o prazer que hd em toda
acusagio!

Esses acusadores da vida: a vida os supera com um piscar de olhos. “Me
amas?’, diz a insolente; “espera mais um pouco, ainda nio tenho tempo para
6.

O homem ¢, consigo mesmo, o mais cruel animal; e, em todos os que
chamam a si proprios “pecadores”, “portadores da cruz” e “penitentes”, nio
deixeis de ouvir a volipia que hi nesse lamento e acu

E eu préprio — quero, com isso, ser o acusador do homem’ Ah, meus
animais, apenas isto aprendi até agora: que ao homem ¢ necessirio o que
tem de pior para ter o que tem de melhor, —

— que o que tem de pior ¢ sua melhor for¢a, e a mais dura pedra para
o mais alto criador; e que o homem tem de se tornar melhor e pior: —

Nio a esse pau de tortura me achava eu preso, de saber que o homem ¢é
mau — e sim gritava, como ninguém ainda gritou:

“Ah, como € pequeno até o que tem de pior! Ah, como é pequeno até o
que tem de melhor!”

O grande fastio pelo homem — isso me sufocou, me havia entrado na
garganta: e o que o vidente vaticinou: “Tudo € igual, nada vale a pena, o
saber sufoca”.

Um longo crepusculo claudicava a minha frente, uma tristeza cansada de
morte, ébria de morte, que falava com uma boca bocejante.

“Eternamente ele retorna, o homem de que estds cansado, o pequeno




homem” — assim bocejava minha tristeza, e arrastava os pés e nio podia
adormecer.

Numa caverna transformou-se para mim a terra dos homens, seu peito
afundou, tudo vivo tornou-se para mim decomposicao humana, ossos e
passado podre.

Meu suspirar se achava em todos os timulos humanos e niao podia mais
levantar-se; meu suspirar e questionar era agourento, sufocava, corroia e
lamentava dia e noite:

— “Ah, o homem retorna eternamente! O pequeno homem retorna
eternamente!” —

Vira os dois nus um dia, o maior homem e o menor homem: demasiado
semelhantes um ao outro — demasiado humano inclusive o maior!

Demasiado pequeno o maior! — Esse era meu fastio pelo homem! E
eterno retorno inclusive do menor! — Esse era meu fastio por tudo que existe!

Ah, nojo! Nojo! Nojol — — Assim falou Zaratustra, e suspirou e tremeu;
pois lembrou-se de sua doenca. Mas entdo seus animais nio o deixaram falar

“Nao fales mais, 6 convalescente!” — assim lhe responderam seus
is, “e vai para fora, onde o mundo espera por ti como um jardim.

Vai para fora, até as rosas, abelhas e bandos de pombas! Mas
especialmente até as aves canoras: para com elas aprender a cantan

Pois cantar ¢ para convalescentes; o sdo pode falar. E, quando também o
sa0 quer cancdes, quer cancoes diferentes das do convalescente

— O bufoes e realejos, calai-vos! — respondeu Zaratustra, e sorriu de
seus animais. Como sabeis bem do consolo que inventei para mim durante
sete dias!

Que eu tenho de voltar a cantar — esse consolo inventei para mim, e
essa cura: também disso quereis logo fazer uma cangio de realejo?

— “Nao fales mais”, responderam-lhe os animais novamente; “prepara
antes uma lira para ti, uma nova lira!

Pois vé, 6 Zaratustra! Para tuas novas cangoes necessitas novas liras.

Canta e extravasa, 6 Zaratustra, cura tua alma com novas cangdes: para
que possas carregar teu grande destino, que ainda nio foi destino de homem
nenhum!

Pois teus animais bem sabem, ¢ Zaratustra, quem tu és e tens de tornar-
te: eis que és o mestre do eterno retorno — é esse agora o teu destino!

Que tenhas de ser o primeiro a ensinar essa doutrina — como esse
grande destino nio seria também teu maior perigo e maior doenca?

Vé, sabemos o que ensinas: que todas as coisas eternamente retornam, e
nés mesmos com elas, e que eternas vezes jd estivemos aqui, juntamente
com todas as coisas.

Ensinas que hd um grande ano do vir-a-ser, uma monstruosidade de
grande ano:134 tal como uma ampulheta, ele tem de virar sempre de novo,




a fim de novamente escorrer e transcorrer: —

— de modo que todos esses anos sao iguais a si mesmos, nas coisas
maiores e também nas menores — de modo que nds mesmos somos iguais a
n6s mesmos em cada grande ano, nas coisas maiores e também nas
menores.

E, se agora quisesses morrer, 6 Zaratustra: v&, nés também sabemos
como falarias entao contigo mesmo: — mas teus animais te pedem que ainda
nao morra:

Falarias sem tremer, antes com aliviado suspiro de bem-aventuranga;
pois um peso grande e sufocante seria retirado de sobre ti, 6 pacientissimol

‘Agora morro e desapareco, falarias, ‘e num instante serei nada. As
almas sao tao mortais quanto os corpos.

Mas 0 n6 de causas em que estou emaranhado retornard — ele me criard
novamente! Eu préprio estou entre as causas do eterno retorno.

Eu retornarei, com este sol, com esta terra, com esta dguia, com esta
serpente — ndo para uma vida nova ou uma vida melhor ou uma vida
semelhante:

— Retornarei eternamente para esta mesma e idéntica vida, nas coisas
maiores e também menores, para novamente ensinar o eterno retorno de
todas as coisas, —

— para novamente enunciar a palavra do grande meio-dia da terra e dos
homens, para novamente anunciar aos homens o super-homem.

Falei minha palavra, me despedaco em minha palavra: assim quer
minha eterna sina — como anunciador pere¢o!

Chegou a hora em que aquele que declina abencoa a si mesmo. Assim —
acaba o declinio de Zaratustra.”” — —

Depois de haverem dito essas palavras, os animais silenciaram e
aguardaram que Zaratustra lhes dissesse algo: mas Zaratustra nao ouviu que
silenciavam. Permaneceu deitado, imével, de olhos fechados como alguém
que dorme, embora ndo dormisse: pois conversava com sua alma. Mas a
serpente e a dguia, ao vé-lo assim calado, respeitaram o grande siléncio que
o rodeava e se afastaram cuidadosamente.



Do grande anseio

O minha alma, eu te ensinei a dizer “hoje” assim como “um dia” e
“outrora” e a dangar tua cirandal35 sobre todo aqui, ali e acold.

O minha alma, eu te redimi de todos os recantos, livrei-te de p6, aranhas
e penumbra.

O minha alma, eu te lavei o pequeno pudor e a virtude dos recantos e te
convenci a estar nua ante os olhos do sol.

Com a tempestade que se chama “espirito” soprei sobre teu mar em
ondas; todas as nuvens expulsei, até mesmo estrangulei o estrangulador que se
chama “pecado”.

O minha alma, eu te dei o direito de dizer Nio como a tempestade e
dizer Sim como o céu aberto diz Sim: quieta como a luz estds agora, e andas
por tempestades de negacio.

O minha alma, eu te devolvi a liberdade sobre o que foi criado e sobre o
nio criado: e quem conhece, como tu, a volipia do que ¢é futuro?

O minha alma, eu te ensinei o desprezar que nio vem como verme
roedor, o grande, amoroso desprezar, que mais ama onde mais despreza.

O minha alma, eu te ensinei a convencer de tal modo que convences as
razoes mesmas: como o sol, que convence o mar a chegar até sua altura.

O minha alma, eu tirei de ti todo obedecer, dobrar de joelhos e dizer
“senhor”; dei-te eu préprio o nome “afastamento da necessidade”.

O minha alma, eu te dei novos nomes e coloridos brinquedos, chamei-te
“destino” e “circunferéncia das circunferéncias” e “cordio umbilical do tempo”
e “sino cor de anil”.

O minha alma, ao teu solo dei toda a sabedoria para beber, todos os
vinhos novos e todos os vinhos imemorialmente velhos e fortes da sabedoria.

O minha alma, todo sol derramei sobre ti, toda noite, todo siléncio e todo
anseio: — entao cresceste como uma vinha.

O minha alma, opulenta e pesada estis agora, uma vinha com tberes
inchados e abarrotados cachos de uva dourada: —

— abarrotada e premida por tua felicidade, esperando por causa de tua
abundincia, e ainda envergonhada de tua espera.

O minha alma, em nenhum lugar hi agora uma alma que seja mais
amorosa e mais abrangente e continente! Onde estariam mais préximos o
futuro e o passado, senio em ti?

O minha alma, eu te dei tudo, e todas as minhas maos se esvaziaram por
ti: — e agora? Agora me dizes, sorrindo e cheia de melancolia: “Quem de nés
dois deve agradecer? —

— o doador nio deve agradecer que o recebedor receba? Dar nio €é uma
necessidade? Receber nao é — misericordia?” —

O minha alma, eu compreendo o sorriso de tua melancolia: tua prépria
opuléncia estende agora mios que anseiam!




Tua abundancia lan¢a o olhar sobre mares que estrondeiam, e busca e
espera; o anseio da superabundincia olha desde o céu de teus olhos
sorridentes!

E, em verdade, 6 minha alma, quem veria teu sorriso e nio se desfaria
em lagrimas? Os proprios anjos se desfazem em ligrimas ante a
superbondade do teu sorriso.

E tua bondade ou superbondade que nio quer lamentar e chorar: e,
contudo, 6 minha alma, teu sorriso anseia por ligrimas, e tua boca trémula,
por solugdes.

“Todo choro ndo é um lamento? E todo lamento nao é uma acusacao?”
Assim falas contigo mesma, e por isso, 6 minha alma, queres antes sorrir do
que desafogar teu sofrimento.

— em lagrimas copiosas desafogar todo o teu sofrimento por tua
abundincia e por toda a 4nsia da vinha pelo viticultor e sua podadeira!

Mas, se ndo quiseres chorar, chorar totalmente tua purpirea melancolia,
terds entdo de cantar, 6 minha alma! — V&, eu préprio sorrio ao te predizer
isto:

— cantar com estrondeante canto, até que todos 0s mares se aquictcm
para ouvir teu anseio, —

até que o barco flutue em mares quietos e anelantes, o dourado prodigio
em torno de cujo ouro saltitam todas as coisas boas, ruins e prodigiosas: —

— e também muitos bichos grandes e pequenos, e tudo que possui pés
leves e prodigiosos para correr por trilhas azul-violeta, —

— rumo ao dourado prodigio, o barco voluntario, e seu senhor: mas esse
& o viticultor, que aguarda com sua diamantina podadeira, —

— teu grande liberador, 6 minha alma, o sem-nome — — para o qual
somente as cangodes futuras achardo nome! E, em verdade, teu halito ja
recende a cangodes futuras! — —

— ja ardes e sonhas, jd bebes sequiosa em todas as profundas,
ressonantes fontes de consolo, tua melancolia ja repousa na bem-aventuran¢a
de futuras cancoes! — —

O minha alma, agora te dei tudo, também a tltima coisa que tinha, e
todas as minhas maos se esvaziaram por ti: — que eu te mandasse cantar,
vé, foi essa minha dltima coisa!

Que eu te mandasse cantar, diz, diz entdo: quem de nos dois deve agora
— agradecer? Melhor ainda: canta, 6 minha alma, canta! E deixa-me
agradecer!

Assim falou Zaratustra.



O outro canto da danca

“Em teus olhos olhei hi pouco tempo, 6 vida: vi ouro reluzir em teu olhar
noturno — meu cora¢ao parou ante essa volipia:

— uma canoa dourada vi reluzir em dguas noturnas, uma ondeante canoa
que afundava, fazia dgua, tornava a acenar!

Para meus pés, frenéticos dancarinos, lancaste um olhar, ondeante olhar
que sorria, indagava, se dissolvia

Apenas duas vezes, com mios pequenas, agitaste o chocalho — e ji
meus pés se moveram em frenesi dancante. —

Meus calcanhares se erguiam, meus dedos atentavam para te
compreender: pois o dangarino tem o ouvido — nos dedos dos pé:

Em dire¢do a ti saltei: entdo recuaste ante o meu pulo; e dardejavam-me
as linguas de teu cabelo a flutuar e fugir!

Pulei, afastando-me de ti e tuas serpentes: e ld jd estavas tu, meio virada,
o olhar pleno de desejo.

Com olhares obliquos — me ensinas sendas obliquas; por sendas obliquas
meus pés aprendem — asticias!

Receio-te proxima, amo-te longinqua; teu fugir me atrai, teu buscar me
retrai: — sofro, mas o que nio sofreria de bom grado por til

Tu, cuja frieza acende, cujo édio seduz, cuja fuga enlaga, cuja zombaria
— comove:

— quem nao te odiaria, grande enla¢adora, enredadora, tentadora,
buscadora, achadora! Quem nao te amaria, inocente, impaciente, fugaz como
o vento, pecadora de olhos infantis?

Para onde me arrastas agora, portento e desenfreio? E agora tornas a fugir
de mim, doce e ingrata traquinas?

Sigo-te a dancar, mesmo em teus menores tracos. Onde estis? Dd-me a
maol Ou um dedo apenas!

Aqui ha cavernas e matas: vamos nos extraviar! — Alto! Para! Nao vés
corujas € morcegos a voejar?

Coruja! Morcego! Queres trogar de mim? Onde estamos? Com o0s caes
aprendeste esse uivar e ganir.

Amavelmente me arreganhas teus brancos dentinhos, teus olhos maus
saltam contra mim entre as melenas!

Esta € uma danga que atravessa campos e matos: eu sou o cagador —
queres ser meu cao ou minha corga?

Agora junto a mim! Rdpido, saltadora malvada! Agora para cima! Para o
outro lado! — Ai! Eu préprio cai ao saltar!

Ah, olha-me estendido, 6 exuberante, e a rogar por mercé! De bom




grado percorreria contigo — trilhas mais amaveis!

— a trilha do amor, entre arbustos quietos e coloridos! Ou ali, ao longo do
lago: ali nadam e dangam peixes-dourados!

Estds cansada agora? La se acham ovelhas e entardeceres: nao é belo
dormir quando os pastores tocam suas flautas?

Estds muito cansada? Eu te carregarei até 1a, apenas deixa cair os bragos!
E, se tiveres sede — eu bem teria algo, mas tua boca nao o quereria beber!

— Oh, essa maldita, agil, flexivel serpente e bruxa escorregadia! Para
onde foste? Mas sinto, no rosto, duas marcas de tua mao, duas manchas
vermelhas!

Estou verdadeiramente cansado de ser sempre teu cordato pastor! Até
hoje cantei para ti, 6 bruxa, agora deves fu para mim — gritar!

No ritmo de meu chicote deves dancar e gritar para mim! Mas nao
esqueci o chicote? Nao!” —



Entdo a vida me respondeu assim, tapando os graciosos ouvidos:

“O Zaratustra! Nao estales o chicote dessa maneira terrivell Bem sabes
que o barulho mata os pensamentos — e agora me vém pensamentos tao
ternos.

N6s somos dois auténticos imprestdveis para o bem e para o mal. Além
do bem e do mal encontramos nossa ilha e nosso verde prado — somente
o temos de ser bons um para o outrol

E, ainda que nio nos amemos desde o fundo — € preciso que dois seres
tenham rancor um do outro quando nao se amam desde o fundo?

E que sou boa contigo, as vezes boa demais, isso tu sabes: e a razao disso
¢ que tenho citimes de tua sabedoria. Ah, essa velha tola sabedoria!

Se um dia a tua sabedoria te abandonasse, ah, logo 0 meu amor também
te abandonaria.” —

Com isso, a vida lancou um olhar pensativo atrds e ao redor de si e falou
baixinho: “O Zaratustra, nio me és tio fiel!

Estds longe de me amar tanto quanto dizes; sei que pensas que em breve
me deixards. H4 um velho sino, bastante pesado, que a noite ribomba até 1a
em cima, na tua caverna: —

— quando ouves esse sino bater as horas a2 meia-noite, pensas nisso entre
uma e doze horas —

— pensas, 0 Zaratustra, eu sei, que em breve me deixards!” —

“Sim, respondi eu hesitante, mas tu sabes também —.” E eu lhe disse algo
no ouvido, entre as desalinhadas, amarelas, tolas mechas de seu cabelo.
“Tu sabes isso, 6 Zaratustra? Ninguém sabe isso. — —”

E n6s nos olhamos e contemplamos o prado verde, sobre o qual andava
entdo a noite fresca, e choramos juntos. — Mas naquele tempo a vida me era

mais cara do que toda a minha sabedoria. —

Assim falou Zaratustra.



Uma!
O homem, presta atengiol

Duas!
Que diz a meia-noite profunda?

Trés!
“Eu dormia, eu dormia —,

Quatro!
De um sonho profundo acordei: —

Cinco!
O mundo é profundo,

Seis!
Mais profundo do que pensava o dia

Sete!
Profunda € sua dor —,

Oito!
O prazer — mais profundo ainda que o pesar:

Nove!
A dor diz: Passa!

Dez!
Mas todo prazer quer eternidade —,

Onze!

— quer profunda, profunda eternidade!”
Doze!



Os sete selos

(Ou: a cangiio do Sim e Amém)136



Se eu sou um adivinho, e pleno daquele espirito vaticinador que anda por
um elevado cume entre dois mares, —

anda entre passado e futuro como pesada nuvem — hostil a sufocantes
baixadas e tudo que é cansado e nio pode morrer nem viver:

pronta, em seu escuro seio, para o clardo e o redentor raio de luz,
prenhe de coriscos que dizem Sim!, riem Sim!, relimpagos vaticinadores; —

— mas bem-aventurado é aquele assim gravido! E, em verdade,
longamente tem de pairar sobre os montes como nuvem carregada, quem
um dia deve acender a luz do futuro! —

oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel dos anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a nao ser esta mulher
a quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, 6 eternidade!



Se algum dia minha cdlera destruiu timulos, deslocou marcos de fronteira
e rolou velhas tabuas partidas para dentro de precipicios:

Se algum dia meu escdrnio espalhou ao vento palavras apodrecidas, e eu
desci como vassoura sobre as aranhas-de-cruz e como rajada de ar sobre os
velhos sepulcros bolorentos:

Se algum dia me sentei contente onde velhos deuses jaziam enterrados,
abencoando e amando o mundo, junto aos monumentos de velhos
caluniadores do mundo: —

— pois amo inclusive as igrejas e sepulcros de deuses, quando o céu olha
de olho puro através de seus telhados destruidos; de bom grado me vejo,
como o capim e a papoula-vermelha, no interior das igrejas destruidas —

Oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel dos anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a ndo ser esta mulher
a quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, ¢ eternidade!



Se algum dia recebi um bafejo do sopro criador e da celestial
necessidade que obriga até os acasos a dancar a ciranda das estrela
Se algum dia eu ri a risada do raio criador, ao qual segue, resmungao
mas obediente, o demorado trovao do ato:

Se algum dia joguei dados com deuses na divina mesa terrena, de modo
que a terra tremeu, partiu-se e langou rios de fogo: —

— pois uma mesa € a terra para os deuses, trémula de novas palavras
criadoras e lances de dados dos deuses: —

Oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel dos anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a nao ser esta mulher
a4 quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, 6 eternidade!




4.

Se algum dia bebi largamente do espumante jarro de aromas onde se
acham bem misturadas todas as cois:

Se algum dia minha mio verteu as coisas mais distantes nas mais
proximas, e fogo no espirito, alegria na dor e o mais ruim no mais bondoso:

Se eu mesmo sou um grao daquele sal redentor que faz com que todas as
coisas se misturem bem nesse jarro: —

— pois existe um sal que liga o bem com o mal; e também o que é
mais malvado é digno de ser aroma e fazer transbordar a espuma: —

Oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel dos anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a nao ser esta mulher
a4 quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, 6 eternidade!




Se quero bem ao mar e a tudo que semelha o mar, e mais ainda quando
ele, colérico, me contraria:

Se hi em mim aquele prazer de buscar que empurra as velas para o
nio descoberto, se ha um prazer de navegador em meu prazer:

Se algum dia meu jibilo exclamou: “Desapareceu a costa — agora caiu
meu ultimo grilhdao —

— o ilimitado estrondeia ao meu redor, espago e tempo brilham ao longe
para mim, muito bem, vamos, velho corac¢aol” —

Oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel dos anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a nao ser esta mulher
a4 quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, 6 eternidade!



Se minha virtude é a virtude de um dangarino, e muitas vezes saltei com
os dois pés para um enlevo ouro-esmeralda:

Se minha maldade ¢ uma maldade sorridente, que se sente em casa entre
roseirais e sebes de lirios:

— pois no riso tudo que é mau se acha concentrado, mas santificado e
absolvido por sua prépria bem-aventuranga: —

E, se é meu alfa e 6mega que tudo pesado se torne leve, todo corpo,
dangarino, e todo espirito, passaro: e, em verdade, esse é meu alfa e 6megal

Oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel entre os anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a nao ser esta mulher
a quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, 6 eternidade!



Se algum dia estendi céus serenos sobre mim, e com asas proprias voei
em céus proprios:

Se nadei brincando em profundas distincias de luz, e veio a sabedoria de
pdssaro da minha liberdade: —

— mas assim fala a sabedoria de pdssaro: “Vé, nao existe acima, nio
existe abaixo! Joga-te para o lado, para cima, para trds, 6 criatura leve!
Canta! Nao fales mais!

— todas as palavras ndo foram feitas para os seres pesados? Nao
mentem as palavras todas para aquele que ¢ leve? Canta! Nao fales mai

Oh, como nio ansiaria eu ardentemente pela eternidade e pelo nupcial
anel entre os anéis — o anel do retorno!

Jamais encontrei a mulher da qual desejaria filhos, a nao ser esta mulher
a quem amo: pois eu te amo, 6 eternidade!

Pois eu te amo, 6 eternidade!




QUARTA PARTE

Ah, onde foram feitas maiores tolices, no mundo, do que entre os
compassivos? E o que produziu mais sofrimento no mundo do que
as tolices dos compassivos?
Ai de todos os que amam e que ndo atingiram uma altura acima
de sua compaixiol
Assim me falou certa vez o Demonio:
inferno: é seu amor aos homens”.
E recentemente o ouvi dizer isto: “Deus estd morto; morreu de
sua compaixdo pelos homens”.

Assim falou Zaratustra, “Dos compassivos” (1I, p. 86)

Também Deus tem seu



A oferenda do mel

— E novamente passaram luas e anos sobre a alma de Zaratustra, e ele
nio se apercebeu disso; mas seus cabelos ficaram brancos. Um dia, quando
estava sentado numa pedra diante de sua caverna e olhava ao longe em
siléncio — mas dali se vé o mar, além de sinuosos abismos —, seus animais
andaram pensativamente ao seu redor e, por fim, colocaram-se a sua frente.

“O Zaratustra”, disseram eles, “procuras com os olhos a tua felicidade?”
— “Que importa a felicidade!”, respondeu ele, “hi muito tempo nio viso a

minha felicidade, viso a minha obra.” — “O Zaratustra”, voltaram a falar os
animais, “falas isso como alguém que estd farto do que é bom. Nao te achas
num lago azul-celeste de felicidade?” — “Bufoes!”, respondeu Zaratustra

sorrindo, “como escolhestes bem a imagem! Mas sabeis também que minha
felicidade € pesada, nio é como uma onda fluida: ela me oprime e nio quer
soltar-se de mim, age como o breu derretido.” —

De novo os animais andaram pensativamente ao seu redor e se
colocaram 2 sua frente. “O Zaratustra”, disseram eles, “entio é por isso que
tu mesmo ficas cada vez mais escuro e amarelo, embora teu cabelo pareca
branco e como o linho? Olha, estds no breu!”137 — “Que dizeis, meus
animais”, disse Zaratustra e sorriu, “em verdade, eu blasfemei ao falar em
breu. Comigo acontece o mesmo que aos frutos que amadurecem. E o mel
em minhas veias que torna meu sangue mais €spesso e minha alma mais
sossegada.” — “Deve ser isso, 6 Zaratustra”, responderam os animais
comprimindo-se junto a ele; “mas ndo queres, hoje, subir a uma alta
montanha? O ar estd limpo, enxerga-se mais do mundo do que antes.” —
“Sim, meus animais”, respondeu ele, “vosso conselho ¢ bom e conforme ao
meu coracao: hoje quero subir a uma alta montanha! Mas cuidai para que 14
eu disponha de mel, amarelo, branco, bom, fresco, dureo mel de colmeia.
Pois sabei que 14 em cima quero fazer a oferenda do mel.” —

Quando Zaratustra chegou ao cume, porém, enviou para casa os animais
que o haviam acompanhado e encontrou-se s6: — entdo riu com todo o
cora¢ao, olhou ao redor e falou assim:

Falar de oferendas, de oferenda de mel, foi apenas um ardil e, em
verdade, uma util bobagem! Aqui em cima posso falar mais livremente do
que diante de cavernas de eremitas e domésticos animais de eremitas.

Oferecer ou sacrificar 0 qué? Eu esbanjo o que me ¢é presenteado, eu,
esbanjador com mil méos: como poderia chamar a isso — oferenda?

E, quando desejei mel, desejava apenas isca, o doce e viscoso liquido que
di dgua na boca até mesmo de ursos resmungoes e pdssaros ranzinzas,
estranhos e maus:

— a melhor isca de que necessitam pescadores e cacadores. Pois, se o
mundo é uma escura floresta de animais e jardim de delicias para todos os
cacadores furtivos, ele me parece mais ainda, e de preferéncia, um mar
abundante e abissal,




— um mar cheio de coloridos peixes e caranguejos, que faria até os
deuses ter vontade de se tornar pescadores e langar redes: tdo rico € o
mundo de coisas prodigiosas, tanto pequenas como grandes!

Em especial o mundo dos homens, o mar dos homens: — nesse lanco
agora minha durea vara de pesca e digo: abre-te, 6 abismo dos homens!

Abre-te e lanca-me teus peixes e cintilantes caranguejos! Com minha
melhor isca pesco hoje os mais prodigiosos peixes-homens!

— ¢ minha propria felicidade que lanco a todas as latitudes e distancias,
entre alvorecer, meio-dia e poente, para ver se muitos peixes-homens
aprendem a puxar e se debater em minha felicidade.

Até que, mordendo meu afiado anzol oculto, os mais coloridos peixes
abissais tenham de subir 2 minha altura, tenham de vir até o mais malvado
de todos os pescadores de homens.

Pois tal sou eu, no fundo e desde o inicio, a puxar, atrair, erguer, elevar,
um puxador, preceptor e tratador, que um dia, nio em vao, instou a si
mesmo: “Torna-te o que és!”.138

Assim, que os homens agora subam até mim: pois ainda espero pelos
sinais de que ¢ chegado o tempo para minha descida, ainda nio desco eu
proprio para o meio dos homens, como devo.

Por isso espero aqui, astuto e zombeteiro nas altas montanhas, nem
impaciente nem paciente, antes como alguém que desaprendeu a paciéncia
— porque ndo mais “padece”.

Pois meu destino estd me dando tempo: terd me esquecido? Ou estard
sentado na sombra, atrds de uma grande pedra, apanhando moscas?

E, em verdade, sou-lhe reconhecido, a0 meu eterno destino, por nio me
agular e apressar, e deixar-me tempo para brincadeiras e maldades: de
modo que hoje subi a essa alta montanha para uma pescaria.

Alguma vez um homem pegou peixes em altas montanhas? E, ainda que
seja uma tolice o que eu aqui desejo e faco: melhor isso do que tornar-me
solene ld embaixo por esperar, e verde e amarelo —

— alguém crispado e encolerizado por esperar, um sagrado temporal
que uiva das montanhas, um impaciente que grita em dire¢ao aos vales:
“Escutai, ou eu vos agoito com o chicote de Deus!”.

NZo que eu me irritasse com tais raivosos por isso: eles me fornecem o
bastante de que rir! Eles tém de ser impacientes, esses grandes tambores
ruidosos, que ou tomam a palavra hoje ou nunca!

Mas eu e meu destino — nds nio falamos para o hoje, nem para o
nunca: temos paciéncia para falar e tempo, mais que tempo. Pois um dia ele
tem de vir, e ndo pode passar ao largo.

Quem tem de vir um dia e nio pode passar ao largo? Nosso grande
hazar,139 nosso grande e distante reino dos homens, o reino de mil anos de
Zaratustra — —

Quiao distante pode ser esse “distante” Que me importal Mas nem por
isso € menos certo para mim —, com os dois pés me acho firme nesse chio,

— num chio eterno, em dura pedra primeva, nessa altissima, durissima
montanha primeva, a qual todos os ventos acorrem como a um divisor de




climas, perguntando “Onde?”, “De onde?” e “Para onde?”.

Ri aqui, ri, minha clara e sadia maldade! Lan¢a para baixo, dos altos
montes, teu cintilante riso de escarniol Atrai, com tua centelha, os mais belos
peixes humanos!

E aquilo que em todos os mares me pertence, meu em-e-para-mim em
todas as coisas — pesca isso para mim, traz isso cd para cima: por ele
espero eu, o mais malvado dos pescadores!

Para longe, para longe, meu anzol! Para dentro, para baixo, isca da
minha felicidade! Destila teu mais doce orvalho, mel do meu cora¢ao! Morde,
meu anzol, no ventre de toda negra aflicaol

Para longe, para longe, meu olhar! Oh, quantos mares ao meu redor, que
alvorecentes futuros humanos! E acima de mim — que résea quietude! Que
desanuviado siléncio!



O grito de socorro

No dia seguinte, Zaratustra estava novamente sentado em sua pedra
diante da caverna, enquanto os animais andavam pelo mundo 14 fora,
buscando novo alimento — e também novo mel: pois Zaratustra havia
dissipado e esbanjado até o fim o velho mel. Mas, quando estava assim
sentado, com uma vara na mao, cobrindo o desenho de sua sombra no chao,
refletindo — ndo, em verdade, sobre si mesmo e sua sombra! —, assustou-se
de repente e estremeceu: pois viu outra sombra ao lado da sua. E, ao olhar
rapidamente em torno e se levantar, eis que ao seu lado se encontrava o
adivinho, 0 mesmo ao qual ele havia dado de comer e de beber em sua
propria mesa, o anunciador do grande cansaco, que ensinava: “Tudo € igual,
nada vale a pena, o mundo é sem sentido, o saber sufoca”. Mas seu rosto
havia se transformado nesse meio-tempo; e, quando Zaratustra o olhou nos
olhos, seu coragido novamente se assustou: tantos pressagios ruins e
relampagos cor de cinza passavam por aquele rosto.

O adivinho, que percebera o que sucedia na alma de Zaratustra, passou a
mMao no rosto, COMo se quisesse apagi-lo; a mesma coisa fez Zaratustra. E,
depois que assim se recompuseram em siléncio, deram a mao um ao outro,
como sinal de que queriam reconhecer-se.

“Sé bem-vindo”, disse Zaratustra, “6 adivinho do grande cansaco; nio
deve ser em vao que um dia foste meu convidado e comensal. Come e bebe
também hoje em minha casa, e perdoa que um velho divertido se sente a
mesa contigo!” — “Um velho divertido?”, respondeu o adivinho, balancando a
cabeca: “quem quer que tu sejas ou queiras ser, 6 Zaratustra, ja ficaste muito
tempo aqui em cima — em breve a tua canoa nao estard mais no secol” —
“Entdo estou seco?”,140 perguntou Zaratustra, rindo. “As ondas ao redor de tua
montanha”, respondeu o adivinho, “sobem sem parar, as ondas de grande
miséria e aflicao: logo elas erguerdo também tua canoa e te levarao.” —
Zaratustra fez siléncio, admirado. — “Ainda n3o ouves nada?”, continuou o
adivinho: “ndo chega aqui o rugido e fragor que vem da profundidade?” —
Zaratustra guardou siléncio e atentou: entao ouviu um grito longo, longuissimo,
que os abismos lancavam um ao outro e passavam adiante, pois nenhum
deles queria reté-lo: tio mau ele soava.

“O anunciador de coisas ruins”, falou enfim Zaratustra, “isso ¢ um grito de
socorro, o grito de um homem, que bem pode vir de um negro mar. Mas que
me interessa a miséria dos homens? Meu derradeiro pecado, o que me foi
guardado para o fim, — sabes como se chama?’

— “Compaixaol’, o adivinho respondeu com o corag¢io transbordante, e
ergueu as duas maos — “oh, Zaratustra, eu venho para induzir-te ao teu
derradeiro pecadol” —

Mal lhe sairam da boca essas palavras e novamente ecoou o grito, mais
longo e mais angustiado do que antes, e também mais préximo. “Ouves?



Ouves, Zaratustra?”, exclamou o adivinho, “o grito é para ti, € a ti que ele
chama: vem, vem, chegou o tempo, € mais do que tempol” —

Zaratustra silenciou, confuso e abalado; enfim perguntou, como alguém
que hesita interiormente: “E quem € esse que me chama?’.

“Tu o sabes muito bem”, respondeu veemente o adivinho, “o que
escondes de ti mesmo? E o homem superior que grita por ti!”

“O homem superior?”, gritou Zaratustra, tomado de horror: “que quer ele?
Que quer ele? O homem superior! Que quer ele aqui?”” — e sua pele cobriu-
se de suor.

Mas o adivinho ndo respondeu a angustia de Zaratustra, apenas atentou
para o que vinha da profundeza. Quando ali se fez siléncio por bastante
tempo, voltou o olhar para Zaratustra e o viu em pé, a tremer.

“O Zaratustra”, comegou a dizer com voz triste, “nio pareces alguém a
quem a propria felicidade faz girar: terds de dancar para nio cair!

Mas, ainda que quisesses dancar e dar todos os saltos a minha frente,
ninguém poderd me dizer: ‘Olha, ai danca o ultimo homem alegre!’.

Em vio viria a estas alturas alguém que o procurasse: cavernas
encontraria certamente, € cavernas atrds de cavernas, csc()ndcrij()s para seres
escondidos, mas nio pocos e tesouros de felicidade ou novos veios de ouro de
felicidade.

Felicidade — como se haveria de achar felicidade entre esses enterrados
e eremitas? Terei de procurar a felicidade ultima em ilhas bem-aventuradas e
distantes mares esquecidos?

Mas tudo € igual, nada vale a pena, de nada serve procurar, e tampouco
existem mais ilhas bem-aventuradas!” — —

Assim suspirou o adivinho; nesse tltimo suspiro, porém, Zaratustra ficou
novamente licido e seguro, como alguém que sai de um fundo precipicio
para a luz. “Naol Naol Trés vezes naol”, exclamou com voz forte e alisou a
barba. “Isso eu sei mais! Ainda ha ilhas bem-aventuradas! Nio fales disso,
lamuriento saco de afli¢des!

Para de rumorejar sobre isso, 6 nuvem de chuva em plena manhd! Nao
vés que ja estou molhado de tua aflicao, encharcado como um cao?

Agora vou me sacudir e correr de ti, para novamente secar: nio deves te
surpreender com issol Pareco-te pouco cortés? Mas aqui ¢ a minba corte.

Quanto ao teu homem superior: muito bem! Vou procurd-lo naqueles
bosques: de ld veio seu grito. Talvez um animal ruim o ameace.

Ele estd em minha drea: aqui nio deve sofrer nenhum dano! E, em
verdade, hi muitos animais ruins aqui comigo.” —

Com essas palavras Zaratustra se virou para partir. Entao disse o
adivinho: “O Zaratustra, tu és um malandrol

Ja sei: queres te livrar de mim! Preferes ir aos bosques atrds de animais
ruins!

Mas de que te adianta isso? A noite me verds novamente, estarei sentado
em tua prépria caverna, paciente e pesado como tronco de madeira —




esperando por til”

“Assim seja!”, gritou Zaratustra ao partir: “e o que hi em minha caverna
também pertence a ti, meu héspede!

E, se ainda encontrares mel 1 dentro, muito bem, toma-o inteiramente,
urso resmungdo, e adoga tua alma! Pois 2 noite devemos estar bem-dispostos,

— bem-dispostos e contentes por esse dia terminar! E tu mesmo deverds
dancar minhas can¢des, como meu urso dangarino.

Nao acreditas nisso? Balancas a cabeca? Muito bem! Adiante, velho urso!
Mas eu também sou — um adivinho.”

Assim falou Zaratustra.



Conversa com 0s reis

Zaratustra ainda nao havia andado uma hora em seus montes e vales
quando viu um estranho cortejo.141 Justamente no caminho que ele queria
descer vinham dois reis, adornados de coroas e cinturdes purpura e coloridos
como flamingos; levavam a sua frente um jumento carregado. “Que querem
esses reis no meu reino?”, falou Zaratustra com seu coragao, espantado, e
escondeu-se rapidamente atrds de um arbusto. Quando os reis se
aproximavam, porém, disse 2 meia-voz, como alguém que fala consigo:
“Estranho! Estranho! Como entender isso? Vejo dois reis — e um s6 jumento!”.

Entao os dois reis pararam, sorriram, olharam para o lugar de onde vinha
a voz e depois se entreolharam. “Coisas assim também se pensa entre nds”,
disse o rei da direita, “mas nao se fala.”

Mas o rei da esquerda encolheu os ombros e disse: “Pode ser um pastor
de cabras. Ou um eremita que viveu tempo demais entre rochas e arvores. A
falta de qualquer sociedade estraga também os bons costumes’

“Os bons costumes?”, replicou o outro rei, amargo e contrariado: “mas de
quem estamos escapando? Nao € dos ‘bons costumes™ De nossa ‘boa
sociedade™?

Em verdade, antes viver entre eremitas e pastores de cabras do que com
nossa dourada, falsa e arrebicada plebe — ainda que se chame ‘boa
sociedade’,

— ainda que se chame ‘nobreza’. Mas ali € tudo falso e podre, a
comegar pelo sangue, gracas a velhas doencas ruins e curandeiros ainda
piores.

O melhor, e o que prefiro, continua a ser um sadio camponés, tosco,
astucioso, teimoso, tenaz: esse €, hoje, o tipo mais nobre.

O camponés ¢ hoje o melhor; e o tipo do camponés deveria dominar!
Mas este € o reino da plebe — jd nio me deixo enganar. Mas plebe significa:
mixordia.

Mixordia plebeia: ali tudo estd misturado com tudo, santo, gatuno, fidalgo,
judeu e toda espécie de bicho da arca de Noé.

Bons costumes! Tudo entre nés € falso e podre. Ninguém mais sabe
venerar: justamente disso estamos escapando. Sao cachorros adocicados e
importunos, eles douram as palmas.

Este nojo me sufoca: que nés mesmos, reis, nos tornamos falsos, cobertos
e disfarcados pela antiga e amarelecida pompa de nossos avds, medalhoes
para os mais estipidos e os mais espertos e todo aquele que hoje em dia
barganha com o poder!

Nés ndo somos os primeiros — e, no entanto, temos que aparentar sé-




lo: desse embuste estamos fartos e enojados finalmente.

Escapamos da gentalha, de todos esses vociferadores e varejeiras
escrevinhadoras, do fedor de merceeiros, da agitada ambic¢ao, do mau hilito
—: arre, viver com a gentalha,

— arre, aparentar ser os primeiros no meio da gentalha! Ah, nojo! Nojo!
Nojo! Que importamos ainda nds, os reis?” —

“Tua velha doenca te acomete”, disse entio o rei da esquerda, “o nojo te
acomete, meu pobre irmdo. Mas sabes que alguém nos ouve.”

Zaratustra, que era todo ouvidos e olhos para essas falas, imediatamente
se levantou de seu esconderijo, apareceu ante os reis e comegou:

“Quem vos escuta, quem com prazer vos escuta, 6 reis, chama-se
Zaratustra.

Eu sou Zaratustra, que um dia falou: ‘Que ainda importam os reis?.
Perdoai-me, alegrei-me quando vos ouvi dizer: ‘Que importamos ainda nés,
os reis?

Mas aqui ¢ meu reino e meu dominio: que podeis buscar em meu reino?
Porém, talvez tenhais achado no caminho aquilo que ex busco: 0 homem
superior.”

Ao escutar isso, 0s reis bateram com a mao no peito e falaram com uma
56 voz: “Fomos reconhecidos!

Com a espada dessas palavras penetraste a mais densa treva de nossos
coragdes. Descobriste nossa necessidade; pois, olha, viajamos a fim de
encontrar o homem superior —

— o homem que é mais alto que nds: embora sejamos reis. Para ele
conduzimos esse jumento. Pois 0 homem superior também deve ser, na terra,
o mais alto senhor.

Nio ocorre mais dura desgraca, em todo o destino humano, do que
quando os poderosos da terra nao sio também os primeiros dos homens.
Tudo entao se torna falso, torto e monstruoso.

E, quando eles sdo até mesmo os tltimos, mais bichos que homens: entao
sobe sem parar a estima da plebe, e afinal a virtude da plebe chega a falar:
‘Olha, eu sou a Unica virtude!’.” —

Que acabo de ouvir?, respondeu Zaratustra; quanta sabedoria nos reis!
Estou encantado, e, em verdade, ja sinto o desejo de fazer versos com isso: —

— também podem ser versos que nio sirvam para todos os ouvidos. Ha
muito tempo desaprendi qualquer consideracio por orelhas compridas. Muito
bem! Adiante!

(Mas aqui aconteceu que também o asno tomou a palavra: ele disse,
claramente e com ma intencao: “I-A”.)

Certa vez — creio que o ano I era corrido —

Falou a Sibila, ébria sem ter bebido:

“Ai, agora se acabard o mundo!

Ruina! Ruina! Nunca se desceu tao fundo!

Roma se reduziu a prostituta e bordel142

O César de Roma se fez animal, e o préprio Deus — um judeu!”




Os reis se deleitaram com esses versos de Zaratustra; o rei da direita
falou: “O Zaratustra, como fizemos bem em nos por a caminho para te ver!

Teus inimigos nos mostraram tua imagem em seu espelho: ali aparecias
com a cara de um demonio e uma risada escarninha: de modo que tivemos
receio de ti.

Mas de que adiantou? Sempre voltavas a nos penetrar o ouvido e o
corag¢dao com tuas frases. Entdo dissemos afinal: Que nos importa a sua
aparéncia!

Temos de ouvi-lo, a ele que ensina: ‘Deveis amar a paz como meio
para novas guerras, e mais a paz breve do que a longa!”.

Ninguém jamais falou palavras mais guerreiras: ‘O que é bom? Ser bravo
é bom. E a boa guerra que santifica toda causa’.

O Zaratustra, o sangue de nossos pais agitou-se em nosso corpo com
essas palavras: foi como a primavera falando a antigos tonéis de vinho.

Quando as espadas se entrechocavam como serpentes de manchas
vermelhas, entdo nossos pais gostavam da vida; o sol da paz lhes parecia
morno e frouxo, e a longa paz lhes fazia vergonha.

Como suspiravam nossos pais, quando viam espadas cintilantes e secas
penduradas na parede! Assim como elas, eram sedentos de guerra. Pois uma
espada quer beber sangue, e cintila de desejo.” —

— Enquanto os reis falavam e parolavam assim ardorosamente sobre a
felicidade de seus pais, Zaratustra foi tomado de um desejo nada pequeno de
zombar do seu ardor: pois evidentemente eram reis bastante pacificos os que
tinha a sua frente, com rostos velhos e delicados. Mas conteve-se. “Muito
bem!”, disse ele, “ali estd o caminho para a caverna de Zaratustra; e este dia
deverd ter uma longa noite! Agora, porém, um grito de socorro urgente me
chama.

E uma honra, para minha caverna, que reis queiram sentar-se e esperar
dentro dela: mas certamente havereis de esperar muito!

Ora! Que fazer? Onde melhor se aprende a esperar, hoje em dia, do que
nas cortes? E toda a virtude que resta agora aos reis — niao se chama ela:
saber esperar?’

Assim falou Zaratustra.



A sanguessuga

E Zaratustra continuou a descer, pensativo, através de florestas e ao longo
de pantanos; mas, como sucede a todo aquele que reflete sobre coisas dificeis,
pisou inadvertidamente em um homem. E eis que um grito de dor, duas
pragas e vinte insultos pesados lhe atingiram o rosto: de modo que, num
sobressalto, ergueu a vara e ainda golpeou aquele que havia pisado. Mas logo
em seguida se recobrou; e riu, em seu coragdo, da tolice que acabara de
fazer.

“Perdoa-me”, disse ao homem pisado, que, furioso, havia soerguido o
corpo e sentara-se; “perdoa-me e escuta, antes de tudo, uma paribola.

Como um andarilho que, sonhando com coisas distantes, numa estrada
solitdria, sem querer tropeca num cachorro que dorme, um cachorro deitado
a0 sol:

— ¢ os dois se sobressaltam e se ameacam como inimigos mortais, 0s
dois mortalmente assustados: assim aconteceu conosco.

Porém! Porém — como faltou pouco para que trocassem carinhos, esse
cachorro e esse solitiriol Afinal, os dois sao — solitarios!”

— “Quem quer que sejas”, disse, ainda furioso, o homem pisado,
“ofendes-me com tua pardbola também, nio sé com teu pél

Olha para mim, por acaso sou um cachorro?” — e nisso levantou-se e
tirou o bra¢o nu do pantano. Pois no inicio estava estendido no solo, oculto e
irreconhecivel como esses que ficam a espreita da caga dos pantanos.

“Mas que ¢ isso?”, exclamou Zaratustra assustado, pois viu que muito
sangue corria pelo braco nu, — “que te aconteceu? Mordeu-te um animal
ruim, 6 infeliz?”

O homem ensanguentado riu, ainda irritado. “Que te interessa isso?”,
respondeu, querendo ir embora. “Aqui estou em casa e no meu terreno.
Quem quiser que me faca perguntas: mas niao responderei a um imbecil.”

“Estas enganado”, falou Zaratustra com pena, e segurou-o com firmeza;
“estds enganado: aqui ndo estd em tua casa, e sim no meu reino, onde
ninguém deve sofrer nenhum dano.

Chama-me como quiseres — eu sou quem devo ser. Eu préprio chamo a
mim Zaratustra.

Pois bem! Por ali sobe o caminho que conduz a caverna de Zaratustra:
ela nao fica longe — ndo queres pensar tuas feridas em minha casa?

As coisas andaram mal para ti nesta vida, 6 infeliz: primeiro mordeu-te o
animal, e depois — pisou-te 0 homem!” — —

Ao ouvir 0 nome de Zaratustra, porém, o homem pisado se transformou.
“Que sucede comigo?”, exclamou, “quem me importa ainda nesta vida, sendo
este homem, Zaratustra, e aquele animal que vive de sangue, a sanguessuga?

Por causa da sanguessuga eu estava deitado a beira desse pantano, como
um pescador, e meu brago estendido ja fora mordido dez vezes, e entao uma




sanguessuga ainda mais bela me chupou o sangue, o préprio Zaratustra!

O felicidade! O prodigio! Louvado seja o dia de hoje, que me trouxe a
este pantano! Louvada seja a melhor, a mais viva ventosa que hoje existe,
louvada seja a grande sanguessuga de consciéncias, Zaratustral” —

Assim falou 0 homem pisado; e Zaratustra se alegrou com suas palavras
e sua maneira fina e reverente. “Quem és tw?”, perguntou, oferecendo-lhe a
mao, “entre nés hd muito a esclarecer e desanuviar: mas o dia ja me parece
mais puro e mais limpo.”

“Eu sou o consciencioso do espirito”, respondeu o homem, “e dificilmente
alguém toma as coisas do espirito de modo mais estrito, duro e severo do que
eu, excetuando aquele de quem aprendi, o proprio Zaratustra.

Melhor nada saber do que saber muita coisa pelo meio! Melhor ser um
tolo por conta prépria do que um sabio na conta dos outros! Eu — vou ao
fundo:

— que importa se ele € grande ou pequeno? Se € denominado céu ou
pantano? Um palmo de chiao me basta: se ele for realmente chio e
fundamento!

— um palmo de chao: sobre isso pode-se ficar em pé. Na auténtica
ciéncia e consciéncial43 nao existe nada grande e nada pequeno.”

“Entao és talvez o conhecedor da sanguessuga?”, perguntou Zaratustra; ‘e
estudas realmente a fundo a sanguessuga, 6 consciencioso?”

“O Zaratustra”, respondeu o homem, “isto seria uma enormidade, como
poderia eu me atrever a tanto?

Aquilo em que sou mestre e conhecedor é o cérebro da sanguessuga: —
esse ¢ o meu mundol

E ¢ de fato um mundo! Perdoa-me se aqui o meu orgulho toma a
palavra, pois nisso nio tenho mesmo igual. Por isso falei: ‘Aqui estou em
casa’.

Ha quanto tempo venho estudando apenas isso, o cérebro da sanguessuga,
de modo que a verdade esquiva ja ndo se esquiva de mim! Aqui é o meu
reino!

— por ele joguei fora tudo o mais, por ele tudo o mais se tornou
indiferente para mim; e junto a meu saber se acha minha negra ignorancia.

Minha consciéncia do espirito requer isso de mim, que saiba uma coisa e
nada mais do resto: sinto nojo de todos os meios-termos do espirito, de tudo
vaporoso, flutuante, fantasioso.

Ali onde acaba minha retidio, sou cego e também quero ser cego. Mas,
ali onde quero saber, quero também ser reto, ou seja, duro, severo, estreito,
cruel, inexoravel.

Aquilo que certa vez disseste, 6 Zaratustra: ‘Espirito € a vida que corta na
propria vida’, foi o que me seduziu e conduziu para teu ensinamento. E, em
verdade, com meu préprio sangue aumentei meu préprio saber!”

— “Como mostra a evidéncia”, replicou Zaratustra; pois o sangue
continuava a escorrer no braco nu do consciencioso, ja que dez sanguessugas
haviam se agarrado nele.

“O singular companheiro, quanta coisa me ensina esta evidéncia, ou seja,




tu mesmo! E nem tudo, talvez, deveria eu lancar em teu ouvido severo!

Muito bem! Aqui nos separamos! Mas bem gostaria de encontrar-te
novamente. Por ali sobe o caminho que conduz a minha caverna: hoje a noite
serds meu hospede bem-vindo 1d em cima!

Também gostaria de remediar teu corpo pelo que te fez o pé de
Zaratustra: pensarei sobre isso. Agora, porém, um grito de socorro urgente
me chama.”

Assim falou Zaratustra.



O feiticeiro

Mas, quando Zaratustra contornava uma rocha, eis que enxergou, um
pouco abaixo de si, no mesmo caminho, um homem que agitava os membros
como um louco furioso, e que afinal caiu de brugos na terra. “Alto”, falou
Zaratustra ao seu coracao, “aquele ali deve ser o homem superior, veio dele
aquele terrivel grito de socorro — vamos ver se posso ajudar.” Mas, quando
chegou ao lugar onde estava o homem deitado, encontrou um velho trémulo,
com o olhar fixo; e, por mais que Zaratustra se empenhasse em ergué-lo e
fazé-lo ficar em pé, tudo era em vio. O desgracado também nio parecia
notar que alguém se ocupava dele; pelo contririo, ficava olhando ao redor
com gestos tocantes, como um ser abandonado e isolado pelo mundo inteiro.
Por fim, apés muitos tremores, convulsdes e contor¢oes, assim comegou a
lamuriar:

Quem me aquece, quem me ama ainda?
Dai-me maos quentes!
Dai-me braseiros para o corag¢aol
Estirado, arrepiado,
Como um semimorto a quem se aquecem os pés,
Sacudido, ai!, por febres desconhecidas,
Tremendo com setas agudas e gélidas,
Perseguido por ti, pensamento!
Inomindvel! Oculto! Horrivel!
Tu, cagador por trds das nuvens!
Derrubado por teus raios,
Tu, olhar escarninho que me olhas da escuridio:
— assim me acho deitado,
Tor¢o-me, retor¢o-me, atormentado
Por todos os martirios eternos,
Golpeado
Por ti, cacador crudelissimo,
Tu — deus desconhecido!

Golpeia mais fundo!

Golpeia mais uma vez!
Traspassa, traspassa este corac¢aol
Por que este martirio

Com setas de pontas cegas?

Por que olhas novamente,



Ainda nao cansado do tormento humano,
Com maldosos, divinos olhos relampejantes?
Nao queres matar,

apenas martirizar, martirizar?

Para que martirizar — a mim,

O maldoso, desconhecido deus? —

Ah! Aproximas-te furtivamente
Nessa meia-noite?...

Que queres? Fala!

Tu me pressionas, me oprimes —
All ja perto demais!

Fora! Fora!

Ouves-me respirar,

Espreitas meu coracao,

6 ciumento —

Mas ciumento de qué?

Fora! Fora! Para que a escada?
Queres entrar nele,

No corag¢ao, subir,

Subir até meus mais

Secretos pensamentos?
Desavergonhado! Desconhecido — ladriol
Que queres roubar,

Que queres espreitar,

Que queres obter com torturas,

O torturador!

Tu — deus-carrascol

Ou devo eu, como um cao,
Espojar-me diante de ti?

Devotado, fora de mim de entusiasmo
Acenar-te amor — com a cauda?

Em vao! Fura mais,

Espinho crudelissimo! Nao,

Nenhum cd0 — apenas tua caga sou eu,
Cacador crudelissimo!

Teu mais orgulhoso prisioneiro,

Tu, ladrao por trds das nuvens!

Fala enfim,

Que queres tu, salteador, de mim?

Tu, oculto em raios! Desconhecido! Fala,
Que queres t, deus desconhecido? — —

Como? Resgate?



Quanto queres de resgate?
Exige muito — assim quer meu orgulho!
E fala pouco — assim quer meu outro orgulhol

Ah! Al

A mim — queres? A mim?
A mim — tod

Ah! Ah!

E me martirizas, tolo que és,

Martirizas meu orgulho?

Da-me amor — quem me aquece ainda?
Quem me ama ainda? — di-me maos quentes,
Di-me braseiros para o coragao,

D4 a mim, ao mais solitirio,

A quem o gelo, ail, sétuplo gelo

Ensina a ansiar por inimigos,

Até por inimigos,

Da, sim, rende,

Crudelissimo inimigo,

Rende-te — a mim! — —

Foi-se!

Fugiu até ele,

Meu dltimo, Gnico companheiro,
Meu grande inimigo,

Meu desconhecido,

Meu deus-carrascol — —

— Nao! Volta,

Com todos os teus martiric
Para o derradeiro dos solitarios

Oh, volta!

Todas as minhas lagrimas

Correm no teu rumo!

E a derradeira chama de meu cora¢iao

Arde para 1l

Oh, volta,

Meu deus desconhecido!l Minha dori Minha derradeira —
felicidadel!...




— Nesse momento, Zaratustra ndo pdde mais conter-se, tomou sua vara
e bateu com todas as for¢as no lamuriento. “Alto 14!”, gritava-lhe, com furiosa
risada, “alto 14, 6 ator! Falsariol Mentiroso inveterado! Eu te reconheco!

Vou te esquentar as pernas, feiticeiro ruim, sei como escarmentar esse
tipo que és!”

— “Para”, disse o velho, levantando-se de um salto, “nao batas mais, 6
Zaratustra! Fiz isso apenas de brincadeira!

Isso faz parte de minha arte; eu quis te pdr a prova, ao te dar essa
mostra! E, em verdade, penetraste meus pensamentos!

Mas tu também — deste de ti uma boa mos és duro, sabio Zaratustra!
Duramente me golpeias com tuas ‘verdades’, teu porrete extrai de mim —
essa verdade!”

— “Nio me lisonjeies”, respondeu Zaratustra, ainda exaltado e de olhar
sombrio, “ator inveterado! Es falso: por que falas de — verdade?

O pavio dos pavoes, mar de vaidade, o que representaste diante de
mim, feiticeiro ruim, guem devia eu pensar que eras, quando te lamuriavas
daquela forma?”

“O penitente do espirito”, disse o velho, “foi ele que representei: tu mesmo
inventaste certa vez essa palavra —

— o poeta e feiticeiro que afinal volta contra si mesmo seu espirito, o
homem transformado, que congela de sua md ciéncia e consciéncia.

E confessa: demorou bastante, 6 Zaratustra, até que percebeste minha arte
e fraude! Acreditavas na minha dor quando me seguraste a cabeca com as
duas maos, —

— ouvi-te lamentar: ‘Ele foi muito pouco amado, muito pouco amado!’.
Que eu te enganasse a tal ponto alegrou interiormente a minha maldade.”

“Podes ter enganado gente mais sutil que eu”, disse Zaratustra duramente.
“Nao fico em guarda contra enganadores, tenho de nao ser cauteloso: assim
quer minha sina.

Mas tu — fens de enganar: a esse ponto te conheco! Sempre tens de ser
ambiguo, equivoco, multivocol Também o que agora confessaste nio &
verdadeiro ou falso o bastante para mim!

Falsdrio ruim, como poderias ser diferente? Maquiarias tua propria
doenca, se te despisses para teu préprio médico.

E maquiaste para mim tua mentira quando disseste: ‘Fiz isso apenas de
brincadeiral’. Havia também seriedade nisso, tens mesmo algo de um
penitente do espirito!

Jé te adivinho: vieste a ser o enfeiticador de todos, mas nio te resta mais
nenhuma mentira ou astdcia para ti mesmo — és desencantado contigo
mesmol

Colheste 0 nojo como tua unica verdade. Em ti nio hd mais nenhuma




palavra genuina, somente a tua boca: isto €, o nojo colado em tua boca.” —

— “Mas quem és tu?”, gritou o velho feiticeiro em tom desafiador, “quem
pode falar assim comigo, com o maior dos homens vivos?” — e um raio
verde partiu de seu olhar em dire¢iio a Zaratustra. Mas logo ele se
transformou e disse tristemente:

“O Zaratustra, estou cansado disso, sinto nojo de minhas artes, nio sou
grande, de que serve fingir? Mas, como bem sabes — eu busquei a grandeza!
Quis passar por um grande homem e convenci muita gente: mas essa
mentira estava além de minhas for¢as. Agora estou me destrocando por causa

dela.

O Zaratstra, tudo em mim é mentira; mas que eu me destroce, — este
meu destrocamento € genuinol” —

“Teres buscado a grandeza”, falou Zaratustra, com ar sombrio e olhando
para baixo, “é algo que te faz honra, mas também te denuncia. Nao és
grande.

O velho feiticeiro ruim, é isso o que hi de melhor ¢ mais correto em ti, o
que respeito em ti: que cansaste de ti mesmo e declaraste: ‘Nao sou grande’.

Nisso te respeito como penitente do espirito; e, embora apenas num abrir
e fechar de olhos, nesse instante foste — genuino.

Mas diz, o que buscas em minhas florestas e rochas?
em meu caminho, que prova querias de mim? —

— em que pretendias me tentar?” —

Assim falou Zaratustra, e seus olhos faiscavam. O velho feiticeiro silenciou
por um momento, e entdo disse: “Fu te tentei? Eu apenas — busco.

O Zaratustra, eu busco um homem genuino, direito, singelo, univoco, de
toda retidio, um recepticulo da sabedoria, um santo do conhecimento, um
grande homem!

O Zaratustra, entio nio sabes? Eu busco Zaratustra.”

quando te puseste

— Aqui houve um longo siléncio entre os dois; Zaratustra ensimesmou-se
profundamente, a ponto de fechar os olhos. Mas depois, voltando a seu
interlocutor, tomou a mao do feiticeiro e falou, pleno de solicitude e asticia:

“Muito bem! Ali estd o caminho para a caverna de Zaratustra. Nela podes
buscar quem gostarias de achar.

E pede conselho a meus animais, a minha dguia e minha serpente: elas
deverdo te ajudar na busca. Mas minha caverna € grande.

Eu mesmo, certamente — ndo vi ainda um grande homem. Hoje em dia,
até os olhos mais sutis sio grosseiros demais para o que é grande. E o reino
da plebe.

Ja encontrei mais de um que se inchava e enchia, e o povo gritava:
‘Vede, ali estd um grande homem!”. Mas de que servem todos os foles? O
vento sai, enfim.

Enfim estoura a ra que se encheu de ar por tempo demais: o vento sai.
Espetar a barriga de um ser inflado, eis um bom passatempo. Escutai isso,




meninos!

Esse dia de hoje € da plebe: quem ainda sabe o que é grande ou
pequeno? Quem teve sucesso na busca da grandeza? Somente um tolo: os
tolos €m sucesso.

Buscas um grande homem, 6 tolo singular? Quem te ensinou isso? Hoje é
o tempo para isso? Oh, mau buscador, por que — me tentas?”’144 — —

Assim falou Zaratustra, de coracio aliviado, e continuou, rindo, pelo seu
caminho.



Aposentado

Nao muito tempo depois de livrar-se do feiticeiro, Zaratustra viu
novamente uma pessoa sentada a beira de seu caminho, um homem alto, de
preto, com o rosto magro e palido: esse o incomodou enormemente. “Ai”,
falou a seu coracio, “eis ali a aflicio mascarada, do tipo sacerdotal, me
parece: que querem eles em meu reino?

O qué? Mal escapei do feiticeiro e mais um nigromante me aparece no
caminho, —

— um desses bruxos que usam as maos, um taciturno milagreiro da
gracga de Deus, ungido caluniador do mundo, que o Diabo bem podia levar?

Mas o Diabo nunca estd no lugar certo: sempre chega muito tarde, esse
maldito ando de pés virados!” —

Assim amaldi¢oou Zaratustra, com impaciéncia no cora¢io, e pensou em
como poderia, olhando para o outro lado, passar pelo homem de preto; mas
aconteceu de forma diferente. Pois no mesmo instante o homem sentado o
havia enxergado; e, de modo semelhante a alguém tocado por uma sorte
imprevista, levantou-se num salto e abordou Zaratustra.

“Quem quer que sejas, 6 andarilho”, disse ele, “ajuda a alguém que se
extraviou e que procura, a um velho que pode sofrer algum mal aquil

Este mundo me € alheio e distante, e jd escutei animais selvagens
uivando; além disso, aquele que poderia me dar prote¢ao nio estd mais aqui.

Eu buscava o dltimo homem piedoso, um santo e eremita que, sozinho
em sua floresta, ndo havia ainda escutado o que hoje 0 mundo inteiro sabe.”

“E o que sabe hoje o mundo inteiro?”, perguntou Zaratustra. “Seria, por
acaso, que ja nao vive mais o velho Deus em quem o mundo inteiro
acreditou um di

“Tu o dizes”, respondeu o velho, entristecido. “Eu servi esse velho Deus
até a sua hora final.

Mas agora estou aposentado, sem senhor, e, contudo, nao estou livre e
nao tenho um minuto de alegria, exceto em recordagoes.

Por isso vim a estas montanhas, para enfim celebrar novamente uma
festa, como convém a um velho papa e pai da Igreja: pois, fica sabendo, eu
sou o ultimo papa! — uma festa de piedosas recordag¢des e cultos divinos.

Mas agora ele proprio esti morto, o mais pio dos homens, aquele santo
da floresta que continuamente louvava seu Deus, cantando e sussurrando.

Nio mais o encontrei, a0 encontrar sua cabana, — e sim dois lobos que
uivavam por causa de sua morte — pois todos os bichos 0 amavam. Entdo fui
embora dali.

Teria vindo inutilmente a estas florestas e montanhas? Entao meu cora¢ao
decidiu que eu buscaria outro, o mais piedoso de todos aqueles que nao
acreditam em Deus — que eu buscaria Zaratustra!”

Assim falou o ancido, e olhou de modo penetrante para aquele que estava




a sua frente; mas Zaratustra pegou a mao do velho papa e longamente a
observou, com admiragao.

“Olha, 6 venerdvel”, disse entio, “que mao bela e comprida! E a mio de
alguém que sempre repartiu bén¢aos. Mas neste momento ela segura aquele
que buscas, a mim, Zaratustra.

E Zaratustra, o sem-deus, quem aqui fala: quem é mais sem-deus do que
eu, para que eu possa fruir dos seus ensinamentos?” —

Assim fal()u ZZlf’(lfUSTer, e atravessou com seu olhar os pcnﬁamcnt()s ¢
intengoes ocultas do velho papa. Enfim, este comegou a dizer:

“Quem mais 0 amava e possuia, esse agora foi quem mais o perdeu —:

— vé&, ndo sou eu agora, de nds dois, 0 mais sem-deus? Mas quem pode
se alegrar disso?” —

“Tu, que o serviste até o fim”, perguntou Zaratustra, pensativo, depois de
um profundo siléncio, “sabes como ele morrew? E verdade o que se diz, que a
compaixdo o sufocou,

— que ele viu 0 homem pendurado na cruz e niao suportou, que 0 amor
a0 homem veio a ser seu inferno e, afinal, sua morte?” — —

Mas o velho papa niao respondeu, apenas olhou para o lado,
timidamente, com uma expressao dolorosa e sombria.

“Deixa que se vd”, disse Zaratustra apGs uma longa reflexio, ainda
olhando fixamente os olhos do velho.

“Deixa que se vd, ele acabou. E, embora te faca honra so falares bem
desse morto, sabes tao bem quanto eu quem era; e que estranhos caminhos
ele seguia.”

“Falando entre trés olhos”, disse o velho papa com ar divertido (pois ele
era cego de um olho),145 “em coisas de Deus sou mais ilustrado que até
mesmo Zaratustra — e com todo o direito.

Meu amor serviu a ele por muitos anos, minha vontade sempre
acompanhou a sua. Mas um servidor sabe tudo, inclusive coisas que o seu
senhor esconde de si proprio.

Fra um deus escondido, cheio de segredos.146 Em verdade, at¢ um filho
lhe chegou por caminhos duvidosos. No portal de sua fé se acha o adultério.

Quem o exalta como deus do amor n3o tem o amor em alta conta. Nao
pretendia também ser juiz esse deus? Mas quem ama, ama acima do prémio
e do castigo.

Quando ele era jovem, esse deus do Oriente, era duro e vingativo, e
construiu um inferno para o gozo de seus favoritos.

Afinal, porém, tornou-se velho, brando, mole e compassivo, mais
semelhante a um avo do que a um pai, e ainda mais semelhante a uma vové
tropega.

Ficava sentado, murcho, em seu canto da estufa, afligindo-se com a
fraqueza das pernas, cansado do mundo, de vontade cansada, e um dia
asfixiou-se com a compaixao demasiada.” — —

“O velho papa”, interveio Zaratustra, “viste isso com os préprios olhos?
Pode ter acontecido assim; assim e também de outra forma. Quando os
deuses morrem, morrem sempre muitos tipos de morte.




Mas muito bem! Desse modo ou daquele, desse e daquele — ele se foi!
Ele ofendia o gosto de meus olhos e ouvidos; ndo gostaria de dizer coisa pior
sobre ele.

Eu amo todos os que tém olhar claro e fala direta. Mas ele — tu sabes,
velho sacerdote, havia algo da tua espécie nele, do tipo sacerdotal — ele era
equivoco.

Também era pouco nitido. Como ele se irritava conosco, esse grande
colérico, porque o entendiamos mall Mas por que nio falava com mais
limpidez?

, se o defeito estava em nossos ouvidos, por que nos deu ouvidos que o
ouviam mal? Se havia barro em nossos ouvidos, muito bem! quem o pos 14?
Muita coisa lhe saiu malograda, a esse oleirol47 que nio terminou o
aprendizadol Mas ele se vingar de suas vasilhas e criaturas por lhe terem

saido mal — isso foi um pecado contra o bom gosto.

Também na devog¢io hia um bom gosto: foi este que disse finalmente:
‘Fora com um deus assim! Antes nenhum deus, antes fazer o destino com a
propria mao, antes ser tolo, antes ser deus em si mesmol’.”

— “Que estou ouvindo?”, falou o papa, de orelhas em pé; “6 Zaratustra,
és mais devoto do que crés, com tal descrenca! Algum deus em ti te
converteu a esse ateismo.

Nao ¢ tua propria devogiao que nio te deixa mais acreditar num deus?
Tua imensa retiddo te levara até mesmo além do bem e do mal!

Pois olha: o que foi reservado para ti? Tens olhos, mios e boca que foram
eternamente predestinados a abencoar. Nao se abencoa somente com as
maos.

Em tua vizinhang¢a, embora pretendas ser o mais sem-deus entre os
homens, sinto um secreto, sagrado aroma de prolongadas béncdos: traz-me
bem- e mal-estar a0 mesmo tempo.

Deixa-me ser teu héspede por uma sé noite, 6 Zaratustra! Em nenhum
outro lugar da terra me sentirei melhor do que em tua casal” —

“Amém! Assim seja!”, falou Zaratustra com grande admiracao, “ali estd o
caminho para a caverna de Zaratustra.

De bom grado, verdadeiramente, eu mesmo te acompanharia até 1, 6
veneravel, pois amo todos os homens devotos. Agora, porém, um grito de
socorro urgente me chama.

Em minha drea ninguém deve sofrer nenhum dano. Minha caverna é um
bom porto. E 0 que eu mais gostaria seria deixar novamente cada pessoa
triste em terra firme e com pés firmes.

Mas quem tiraria dos feus ombros a melancolia? Sou fraco demais para
isso. Muito tempo, em verdade, podemos esperar, até que alguém ressuscite
teu Deus.

Pois esse velho Deus ndo vive mais: estd completamente morto.” —

Assim falou Zaratustra.



O mais feio dos homens

— E novamente os pés de Zaratustra percorriam montanhas e florestas, e
seus olhos buscavam e buscavam, mas em nenhum lugar aparecia aquele
que queriam ver, o grande sofredor que gritava por socorro. Por todo o
caminho, porém, ele se rejubilava em seu coracdo e estava agradecido. “Que
boas coisas”, dizia, “me presenteou este dia, em recompensa por haver
comegado tao mal! Que singulares interlocutores encontrei!

Agora vou mastigar demoradamente suas palavras, como boas sementes;
meus dentes vao moé-las e esmaga-las, até que fluam como leite para dentro
de minha alma!” —

Mas, quando o caminho novamente contornava uma rocha, a paisagem
transformou-se de repente, e Zaratustra penetrou num reino de morte. Ali se
erguiam penhascos negros e avermelhados: nio havia grama, drvore ou voz
de péssaro. Era um vale que todos os bichos evitavam, até os animais de
rapina; somente cobras de uma espécie, feias, gordas e verdes, iam para la
quando envelheciam, a fim de morrer. Por isso os pastores chamavam a esse
vale Morte das Serpentes.148

Zaratustra mergulhou em negra recordag¢ao, pois era como se ji tivesse
estado naquele vale uma vez. E muita coisa pesada lhe assomou ao espirito;
de modo que andou lentamente, cada vez mais lentamente, e enfim se
deteve. Mas entdio viu, ao levantar os olhos, algo a beira do caminho, com a
forma de um homem e dificilmente parecendo um homem, algo indescritivel.
E de stbito sobreveio a Zaratustra uma grande vergonha de ter visto
semelhante coisa: enrubescendo até a raiz dos cabelos brancos, afastou o
olhar e moveu o pé, a fim de deixar aquele lugar ruim. Mas naquele instante
o ermo sem vida produziu um som: algo saia do chio, gorgolejando e
estertorando como a dgua gorgoleja e estertora ao passar, a noite, por canos
obstruidos; e afinal aquilo se tornou voz humana e fala humana — que assim
s00u:

“Zaratustra! Zaratustra! Adivinha meu enigma! Fala, falal O que € a
vingang¢a contra a testemunba?

Eu te chamo para trds, aqui hd gelo escorregadiol Olha! Cuida para que
teu orgulho nio quebre as pernas aqui!

Acreditas ser sdbio, 6 orgulhoso Zaratustra? Entdo adivinha o enigma, 6
duro quebrador de nozes, — o enigma que eu soul Diz, entio: quem sou eu?”

— Mas, depois de ouvir essas palavras, — que pensais que sucedeu na
alma de Zaratustra? A compaixdo o assaltou; e ele foi ao chdo, como um
carvalho que longamente resistiu a muitos lenhadores — de modo pesado,
repentino, para assombro inclusive daqueles que queriam derrubd-lo. Mas
logo se ergueu novamente, e seu rosto ficou duro.

“Eu bem te reconheco”, disse ele com voz de ferro: “és o assassino de
Deus! Deixa-me ir.




Nao suportaste aquele que te viu, que sempre te viu e te escrutou, 6
homem feiissimol Te vingaste daquela testemunha!”

Assim falou Zaratustra, e quis ir embora; mas o inomindvel agarrou uma
ponta de sua roupa e novamente se pos a gorgolejar e buscar palavras.

“Fica!”, disse ele afinal —
—“fical Nao sigas! Adivinhei qual machado te derrubou: Salve, 6
Zaratustra, que estds novamente em pé!

Im‘iglmstn,l/i‘) sei bem, o que sente aquele que o matou — o assassino
de Deus. Fica! Senta-te junto a mim, nio serd em vao.

Quem queria eu encontrar, sendo a ti? Fica, sental Mas nao olhes para
mim! Faz honra, assim — a minha fejura!

Eles me perseguem: és agora meu derradeiro reflgio. Mas ndo com seu
odio, ndo com seus esbirros: — oh, de tal perseguicao eu zombaria e estaria
orgulhoso e contente!

Todos os bem-sucedidos, até agora, nio foram os bem peraegmdoa’ E
quem bem persegue logo aprende a seguir — pois ja estdi — atras! E de sua
compaixdo —

— de sua compaixio que eu fujo e contigo me refugio. O Zaratustra,
protege-me, tu que és meu derradeiro refigio, que és o tnico que me
adivinhou:

— imaginaste o que sente aquele que matou a ele. Fica! E, se queres ir, 6
impaciente: nio vas pelo caminho por que vim. Esse caminho é ruim.

Estds irritado de tanto me ouvir tagarelando algaravias? De eu ja te dar
conselhos? Mas fica sabendo que eu, o mais feio dos homens,

— sou também o que tem os pés maiores e mais pesados. Onde e
estive, o caminho € ruim. Devasto e danifico todo caminho em que ando.

s por mim em siléncio, que enrubescias, isso eu notei:
nisso te reconheci como Zaratustra.

Qualquer outro me teria langado sua esmola, sua compaixdo, com um
olhar e uma palavra. Mas eu — nao sou mendigo o bastante para isso, logo
adivinhaste —

— sou rico demais para isso, rico do que é grande, terrivel, feio,
inomindvel! Tua vergonha, 6 Zaratustra, honrou-me!

A duras penas escapei da multidio dos compassivos — a fim de
encontrar o Unico que hoje ensina que ‘compadecer ¢ importunar’ — a ti, 6
Zaratustra!

— seja o compadecimento de um deus, seja o dos homens: a compaixio
ofende a vergonha. E niao querer ajudar pode ser mais nobre do que a virtude
que se apressa e acode.

Mas isso € hoje considerado a propria virtude por toda a gente pequena,
a compaixao: — nao hd reveréncia pelo grande infortinio, a grande feiura, o
grande malogro.

Olho por cima de toda essa gente, como o cdo corre o olhar sobre os
dorsos de um apinhado rebanho de ovelhas. Todas sio pessoas pequenas,
cinzentas, de boa vontade e boa 1a.

Como uma garc¢a olha desdenhosamente por cima de rasas lagoas, com a




cabeca langada para trds: assim olho por sobre a agitacao de pequenas,
cinzentas vontades, ondas e almas.

Por tempo demais se deu razdo as pessoas pequenas: assim foi lhes
dado, enfim, também o poder — e agora elas ensinam: ‘Bom ¢é apenas o que
as pessoas pequenas dizem ser bom’.

E ‘verdade’, hoje, ¢ o que afirmou o pregador que saiu do meio delas,
aquele singular santo e advogado da gente pequena, que de si mesmo
testemunhou: ‘Eu — sou a verdade’.

Ha tempos esse individuo imodesto faz a gente pequena andar de crista
em pé — ele, que ensinou um erro nada pequeno ao dizer: ‘Eu — sou a
verdade’.

Alguma vez se deu resposta mais cortés a um imodesto? — Mas tu, 6
Zaratustra, passaste por ele e disseste: ‘Nao! Nao! Trés vezes naol’.

Advertiste contra seu erro, foste o primeiro a advertir contra a compaixao
— nio a todos, ndo a ninguém, mas a ti mesmo e aqueles como tu.

Envergonhas-te da vergonha do grande sofredor; e, em verdade, quando
dizes: ‘Vem da compaixdo uma grande nuvem, atencio, 6 homens!’

— quando ensinas: “Todos os que criam sdo duros, todo grande amor estd
acima de sua propria compaixao’: 6 Zaratustra, como me pareces entender
os sinais do tempol

Tu mesmo, porém — acautela-te também da #ua compaixao! Pois
muitos estao vindo ao teu encontro, muitos que sofrem, duvidam, desesperam,
se afogam, morrem de frio —

Eu te acautelo também de mim. Adivinhaste meu melhor, meu pior
enigma, eu préprio e o que eu fiz. Conheco o machado que te derruba.

Mas ele — tinha que morrer: ele via com olhos que fudo viam — ele
via os fundamentos e profundezas do homem, toda a sua escondida ignominia
e feiura.

Sua compaixao nao conhecia pudor: ele se insinuava em meus mais sujos
recantos. Esse curioso entre os curiosos, esse superimportuno e
supercompassivo tinha que morrer.

Ele sempre me via: de uma testemunha assim eu desejava me vingar —
ou ndo mais viver.

O Deus que tudo via, também o homem: esse Deus tinha que morrer! O
homem nio suporta que viva uma testemunha assim.”

Assim falou o mais feio dos homens. Mas Zaratustra se ergueu e se dispos
a ir embora: pois sentia frio até nas entranhas.

“O inomindvel”, disse ele, “ta me advertiste sobre o teu caminho. Em
agradecimento, louvo-te o meu. V&, 1d em cima se acha a caverna de
Zaratustra.

Minha caverna é grande, profunda e tem muitos recantos; a mais oculta
criatura ali encontra esconderijo. E bem junto dela hd centenas de fendas e
brechas para bichos que rastejam, voltejam e pulam.

Tu, proscrito que proscreveste a ti mesmo, nio queres viver entre os
homens e a compaixdo humana? Muito bem, entdo faz como eu! Assim
também aprendes comigo: somente quem faz aprende.




E fala, primeiro e antes de tudo, com os meus animais! O animal mais
orgulhoso e o mais sagaz — eles bem podem ser, para nés dois, os
conselheiros certos!” —

Assim falou Zaratustra e continuou seu caminho, ainda mais pensativo e
mais lento do que antes: pois perguntava-se muitas coisas e nao achava
facilmente o que responder.

“Como € pobre o homem!”, pensava em seu corac¢ao, “como € feio,
como estertora, como € pleno de oculta vergonha!

Dizem-me que o homem ama a si mesmo: oh, como tem de ser grande
esse amor-propriol Quanto desprezo ele tem contra sil

Também esse ai amava a si mesmo ao se desprezar — &, para mim,
um grande amador e um grande desprezador.

Nio encontrei ninguém que tao profundamente desprezasse a si mesmo:
também isso € elevacao. Ai, era ele talvez o homem superior cujo grito
escutei?

Eu amo os grandes desprezadores. Mas o homem € algo que tem de ser
superado.” — —



O mendigo voluntirio

Ap0s deixar o mais feio dos homens, Zaratustra teve frio e sentiu-se sé:
pois muita coisa fria e solitiria lhe passou pelo espirito, de modo que
também seus membros se esfriaram por isso. Mas, 2 medida que continuava,
subindo, descendo, passando por verdes prados e também por ermas e
pedregosas ravinas, onde outrora um riacho impaciente fizera seu leito,
sentiu-se novamente mais aquecido e mais animado.

“Que aconteceu comigo”, perguntou-se, “algo quente e vivo me revigora,
que deve estar proximo de mim.

Jé estou menos s6; companheiros e irmaos desconhecidos vagueiam ao
meu redor, sua cilida respira¢ao me toca a alma.”

Porém, quando olhou ao redor, buscando os consoladores de sua solidao,
cis que ali se achavam vacas, juntas ¢ em pé sobre um outeiro; sua
proximidade e seu cheiro lhe haviam aquecido o coragao. Mas elas pareciam
escutar avidamente alguém que falava e nio deram atencao aquele que se
aproximava. Ao chegar bem perto, porém, Zaratustra ouviu claramente uma
voz humana que safa do meio das vacas; e todas elas tinham a cabeca
voltada para aquele que falava.

Entao Zaratustra galgou sofregamente o outeiro e empurrou os anima
afastando-os, pois receava que ali houvesse alguém ferido, a quem a
compaixdo das vacas nio poderia ajudar. Mas nisso enganou-se; pois eis que
um homem estava sentado no chio e parecia persuadir as vacas de que nao
o temessem, um homem pacifico, pregador da montanha,150 de cujos olhos
a propria bondade estava pregando. “Que procuras aqui?”, exclamou
Zaratustra, com espanto.

“Que procuro eu aqui?”, respondeu 0 homem: “o mesmo que tu,
desmancha-prazeres! Ou seja, a felicidade na terra.

Mas quero aprender sobre isso com estas vacas. Pois, fica sabendo,
durante metade da manha venho-as persuadindo, e ja estavam a ponto de me
instruir. Por que as incomodas?

Se ndo mudarmos e nos tornarmos Como as vacas, nio ingressaremos no
reino dos céus. Pois deverfamos aprender uma coisa delas: a ruminacao.

E, em verdade, se o homem ganhar o mundo inteiro e nio aprender esta
Unica coisa, a ruminagao: que lhe aproveitard? Nao se livrard de sua aflicao

— de sua grande aflicio: que hoje, porém, chama-se nojo. Quem, hoje,
nao tem nojo no corag¢do, na boca e nos olhos? Tu também! Tu também! Mas
olha para estas vacas!” —

Assim falou o pregador da montanha, e voltou o olhar para Zaratustra —
pois até entdo o mantivera carinhosamente pousado nas vacas —: mas nesse
instante se transformou. “Quem € este com quem falo?”, exclamou
assombrado, erguendo-se do chao num pulo.

“Este ¢ o homem sem nojo, este é Zaratustra em pessoa, o vencedor do




grande nojo, estes sao os olhos, esta é a boca, este € o corag¢ao do préprio
Zaratustra

E, assim dizendo, beijou as maos daquele a quem falava, com olhos
marejados, e comportou-se como alguém que inesperadamente recebia uma
preciosa dadiva do céu. As vacas viam tudo isso e se admiravam.

“Nio fales de mim, homem singular e amavel!”, disse Zaratustra,
refreando aquela ternura; “fala-me primeiro de ti! Es o mendigo voluntirio
que um dia se desfez de uma grande fortuna, —

— que se envergonhou de sua riqueza e dos ricos e fugiu para o meio
dos pobres, a fim de lhes dar sua abundincia e seu coragao? Mas eles nio o
acolheram.”

“Mas eles nio me acolheram”, disse o mendigo voluntirio, “isso jd sabes.
Entdo fui para o meio dos animais e dessas vacas.”

“Assim aprendeste”, interrompeu-o Zaratustra, “‘que € mais dificil dar
corretamente do que receber corretamente, e que presentear bem € uma
arte, a derradeira e mais astuciosa mestria da bondade.”

“Especialmente hoje em dia”, respondeu o mendigo voluntirio: “quando
tudo que ¢é baixo tornou-se rebelde e esquivo e, a sua maneira, arrogante: ou
seja, a maneira da plebe.

Pois chegou a hora, bem sabes, da grande, ruim, longa e lenta rebelido da
plebe e dos escravos: ela nao para de crescer!

Agora os que sao baixos se revoltam com toda beneficéncia e mesquinha
doagao; e os super-ricos que tomem cuidado!

Quem hoje, como bojudas garrafas, deixa pingar de gargantas estreitas
demais: — € com prazer que hoje sao partidas as gargantas dessas garrafas.

Lasciva cobica, biliosa inveja, amarga sede de vinganca, orgulho plebeu:
tudo isso me saltou no rosto. Ja nio ¢ verdade que os pobres sio bem-
aventurados. Mas o reino dos céus estd entre as vacas.”

“E por que ndo estd entre os ricos?”, perguntou Zaratustra, tentando-o,
enquanto afastava as vacas que fungavam familiarmente o homem pacifico.

“Por que me tentas?”, respondeu esse. “T'u mesmo sabes isso melhor do
que eu. O que me levou para os pobres, 6 Zaratustra? Nio foi o nojo por
NOSSOS ricos?

— pelos presidiarios da riqueza, que catam sua vantagem de todo lixo
varrido, com olhos frios, pensamentos labricos, por essa gentalha cujo fedor
chega ao céu,

— por essa dourada, falseada plebe, cujos pais eram ladrdes, abutres ou
trapeiros, com mulheres complacentes, lascivas, esquecidi¢as: — pois nio
estao longe de ser meretrizes —

Plebe em cima, plebe embaixo! O que é ‘pobre’ e ‘rico’ hoje em dia?
Desaprendi a diferenca — e entdo fugi, para longe, cada vez mais longe, até
que cheguei a essas vacas.”

Assim falou 0 homem pacifico, ele proprio fungando e suando: de modo
que as vacas se admiraram de novo. Mas Zaratustra o olhava sempre com
um sorriso no rosto, enquanto ele assim duramente falava, e sacudiu a cabeca
em siléncio.




“Fazes violéncia a ti mesmo, 6 pregador da montanha, quando utilizas
palavras duras como essas. Nem tua boca nem teus olhos foram feitos para
essa dureza.

E tampouco o teu estdmago, ao que me parece: a ele repugna todo esse
odio, irritacdo e transbordamento. Teu estdmago deseja coisas mais tenras:
nao és um agougueiro.

Pareces-me antes um individuo de plantas e raizes. Talvez tritures os
graos. Mas certamente és avesso as alegrias da carne e amas o mel.”

“Adivinhaste bem o que sou”, respondeu o mendigo voluntirio, de coragiao
aliviado. Amo o mel e também trituro grios, pois sempre busquei o que torna
o sabor agradivel e o hilito puro:

— e também o que requer muito tempo, um dia de trabalho para a boca
de afiveis ociosos e mandrides.

E certo que o maior éxito nisso tiveram essas vacas: inventaram a
ruminacao e o deitar-se ao sol. E se abstém de todos os pensamentos
pesados, que incham o cora¢ao.”

— “Muito bem!”, disse Zaratustra: “deverias também ver os meus
animais, minha dguia e minha serpente — hoje eles nio t€m iguais na terra.

Olha, eis ali o caminho que vai para a minha caverna: sé héspede dela
esta noite. E conversa com meus animais sobre a felicidade dos animais, —

— até que eu mesmo volte para casa. Pois agora um grito de socorro
urgente me chama. Também achards mel novo em minha casa, fresco, dureo
mel de colmeia: come dele!

Mas agora despede-te rapidamente de tuas vacas, 6 homem singular e
amavel, mesmo que seja dificil para ti! Pois sao teus mais cdlidos amigos e
mestres!” —

“— Com exce¢do de um, que me € ainda mais caro”, respondeu o
mendigo voluntirio. “Tu mesmo és bom, e ainda melhor do que uma vaca, 6
Zaratustra!”

“Fora, fora contigo, terrivel bajulador!”, gritou Zaratustra maldosamente,
“por que me estragas com tal louvor e mel de bajula¢ao?”

“Fora, para longe de mim!”, gritou mais uma vez, e brandiu sua vara na
dire¢ao do afetuoso mendigo: mas este fugiu depressa dali.



A sombra

Porém, mal o mendigo voluntirio se foi e Zaratustra ficou so, ele ouviu
atrds de si uma outra voz; ela gritou: “Alto, Zaratustra! Espera! Sou eu, 6
Zaratustra, eu, tua sombra!”. Mas Zaratustra ndo esperou, pois foi tomado de
stbita irritagao pelo movimento e ajuntamento de pessoas em seus montes.
“Onde esta minha solidao?”, disse ele.

“Comec¢o a achar isso demais, em verdade; esta montanha pulula de
gente; meu reino nao € mais deste mundo, preciso de novos montes.

Minha sombra me chama? Que importa minha sombra? Ela pode correr
atrds de mim! Eu — corro dela.”

Assim falou Zaratustra ao seu corac¢io, e correu. Mas aquela que se
achava atrds dele o seguiu; de maneira que logo havia trés a correr: na frente
o mendigo voluntirio, depois Zaratustra e, mais atrds, sua sombra. Nio fazia
muito tempo que corriam quando Zaratustra se deu conta de sua tolice e,
num repente, sacudiu de si a irritacao e o dissabor.

“Ora!”, exclamou, “ndo aconteceram sempre as coisas mais ridiculas
conosco, velhos eremitas e santos?

Em verdade, minha tolice cresceu aos montes! Agora escuto seis velhas
pernas de malucos num tropel!

Mas pode Zaratustra recear uma sombra? Afinal, parece-me que ela tem
pernas mais compridas que as minhas.
Assim falou Zaratustra, com o riso nos olhos e nas entranhas, e nisso

parou e se voltou rapidamente — e eis que quase jogou ao chido seu
perseguidor, sua sombra: tdo rente ela o seguia, e tio fraca era. Quando a
examinou com os olhos, assustou-se, como se enxergasse um fantasma: tao
ténue, escuro, desgastado e oco parecia o perseguidor.

“Quem és w?’, perguntou Zaratustra com veeméncia, “que fazes aqui? E
por que te chamas minha sombra? Nao me agradas.”

“Perdoa-me que o seja”, replicou a sombra; “e, se ndo te agrado, muito
bem, 6 Zaratustra! Nisso devo louvar teu bom gosto.

Sou um andarilho que muito jd andou nos teus calcanhares: sempre a
caminho, mas sem meta, ¢ também sem lar: de modo que, em verdade,
pouco me falta para eterno judeu errante, salvo que nio sou eterna, e
tampouco judia.

O qué? Tenho que estar sempre a caminho? Sempre instivel, impelida
pelo turbilhio de todo vento? O terra, demasiado redonda te tornaste para
mim!

Em toda superficie ja estive, como a cansada poeira adormeci em
vidragas e espelhos: tudo tira algo de mim, nada recebo, torno-me ténue —
pareco uma sombra.

Mas atrds de ti, 6 Zaratustra, voei e corri mais longamente, e, ainda ao
me esconder de ti, fui tua melhor sombra: onde quer que paraste, também




parei.

Contigo perambulei nos mundos mais distantes e frios, semelhante a um
fantasma que voluntariamente anda pelos telhados invernais e pela neve.

Contigo me esforcei por entrar em tudo que € proibido, ruim, distante: se
hi em mim alguma virtude, ¢ nao haver receado proibi¢ao nenhuma.151

Contigo destrocei o que algum dia meu cora¢io venerou, derrubei todos
os marcos de fronteiras e as imagens, fui atrds dos mais perigosos desejos —
em verdade, por todo crime passei alguma vez.

Contigo desaprendi a crenga em palavras, valores e grandes nomes.
Quando o Diabo muda de pele, ndo lhe cai também o nome? Esse também é
pele. O préprio Diabo talvez seja — pele.

‘Nada ¢ verdadeiro, tudo é permitido’:152 assim falei comigo mesma.
Nas mais frias dguas pulei, de cabeca e corac¢do. Ah, quantas vezes, depois,
estava nua como um caranguejo-vermelho!

Ah, para onde foram todo bem, toda vergonha e toda fé nos bons? Ah,
onde estd aquela mendaz inocéncia que outrora possui, a inocéncia dos bons
¢ de suas nobres mentiras?

Com muita frequéncia, verdadeiramente, segui a verdade rente aos
calcanhares: entdo ela me deu com o pé na cara. As vezes eu acreditava
mentir, e eis que s6 entdo encontrava — a verdade.

Coisas demais se fizeram claras para mim: agora nada mais me importa.
Nio vive nada mais que eu ame — como ainda amaria a mim mesma?

‘Viver como me di vontade, ou nio viver’: assim quero eu, assim quer
também o ser mais santo. Mas, ail — como tenho ainda — vontade?

Tenho ex ainda — uma meta? Um porto para o qual minba vela rume?

Um bom vento? Ah, apenas quem sabe para onde vai, sabe também qual
vento ¢ bom e € seu vento favoravel.

Que me restou ainda? Um coragao cansado e atrevido; uma vontade
instavel; asas para esvoacar; uma espinha dorsal partida.

Essa procura do meu lar: 6 Zaratustra, bem o sabes, essa procura foi
minha provacio, ela me consome.

‘Onde € — meu lar? Por ele pergunto, busquei e busco, mas ndo o
encontrei. O eterno em-todo-lugar, 6 eterno em-lugar-nenhum, 6 eterno —
em vao!”

Assim falou a sombra, e o rosto de Zaratustra carregou-se ao ouvir essas
palavras. “Es minha sombra!”, disse enfim, com tristeza.

“O perigo que corres nao ¢ pequeno, 6 espirito livre e andarilho! Tiveste
um dia ruim: cuida para que nio te venha uma noite ainda pior!

Seres instiveis, como tu, terminam por achar bem-aventurada até mesmo
uma prisao. Ja viste como dorme um criminoso encarcerado? Eles dormem
tranquilos, eles fruem a sua nova seguranga.

Toma cuidado para que no fim ndo te aprisione uma fé estreita, uma
dura e severa ilusao! Pois agora te seduz e tenta tudo que € estreito e firme.

Perdeste a meta: ai, como irds te desolar e te consolar dessa perda? Com
isso — perdeste também o caminho!

O pobre errante, extravagante, 6 cansada borboleta! Queres um repouso




e uma casa esta noite? Entdo sobe para a minha caverna!

Ali estd o caminho que conduz a minha caverna. E agora te deixo
novamente. Algo como uma sombra ji se estende sobre mim.

Quero correr sO, para que de novo fique claro ao meu redor. Para isso,
tenho de alegremente mover as pernas por muito tempo ainda. Mas ao
anoitecer haverd danca 1a em casal” — —

Assim falou Zaratustra.



No meio-dia

E Zaratustra andou, andou e ndo encontrou ninguém mais, esteve so e
sempre tornou a se reencontrar, fruiu e saboreou sua solidio e pensou em
coisas boas — por horas seguidas. Na hora do meio-dia, porém, quando o sol
estava a pino sobre sua cabeca, Zaratustra passou por uma drvore velha,
retorcida e nodosa, que era abracada e escondida de si mesma pelo rico
amor de uma parreira; e desta pendiam amarelos cachos de uva, que
prodigamente se ofereciam ao andarilho. Entao lhe apeteceu saciar uma leve
sede e arrancar um cacho de uvas; mas, quando ja estendia o brago para
isso, outra coisa lhe apeteceu ainda mais: deitar-se junto a arvore, na hora do
perfeito meio-dia, e dormir.

Foi 0 que fez Zaratustra; e, tao logo se deitou no chio, em meio a
quietude e ao siléncio da relva colorida, esqueceu a pouca sede e adormeceu.
Pois, como diz o provérbio de Zaratustra: “Uma coisa é mais necessaria do
que outra”.153 Mas os seus olhos continuaram abertos: — ¢ que nao se
fartavam de ver e louvar a drvore e o amor da parreira. E, ao adormecer,
assim falou Zaratustra a seu coragao:

“Siléncio! Silénciol O mundo nao se tornou perfeito nesse instante? Mas
que acontece comigo?

Como um vento gracioso danga, invisivel, sobre o liso e polido mar, leve,
leve como uma pena: assim — danga o sono sobre mim.

Niao me cerra os olhos, deixa-me acordada a alma. Leve € ele,
verdadeiramente; leve como uma pena!

Ele me persuade, nio sei como; toca-me de leve, interiormente, com
mao de caricia; ele me compele. Sim, ele me compele de modo que minha
alma se estire: —

— como se alonga fatigada, minha alma singular! O anoitecer de um
sétimo dia chegou-lhe justamente ao meio-dia? Ji demasiado tempo andou,
bem-aventurada, por entre coisas boas e maduras?

Ela se estira, alonga-se — mais e mais! Ela jaz em siléncio, minha alma
singular. Demasiadas coisas boas jd saboreou, essa durea tristeza a oprime,
ela torce a boca.

— Como um navio que entrou na mais calma bafa: — agora ele se
encosta na terra, cansado das longas viagens e dos mares incertos. A terra
nao é mais fiel?

Como tal navio se achega, se aconchega a terra: — entdo basta que uma
aranha tega até ele seu fio desde a terra. Nenhum cabo mais forte é
necessario.

Como esse navio cansado na mais calma bafa: assim descanso eu agora
junto a terra, fiel, confiante, expectante, a ela ligado pelos mais suaves fios.

O felicidade! O felicidade! Desejas cantar, 6 minha alma? Estds deitada na
grama. Mas esta é a hora secreta e solene em que nenhum pastor toca a




flauta.

Contém-te! Um ardente meio-dia dorme nos campos. Nao cantes!
Silénciol O mundo estd perfeito.

Nao cantes, 6 ave da relva, minha alma! Nem mesmo sussurres! Olha —
em silénciol — como dorme o velho meio-dia, como mexe a boca: nio bebe
neste momento uma gota de felicidade —

— uma velha gota castanha de durea felicidade, de aureo vinho? Algo
desliza por ele, sua felicidade ri. Assim — ri um deus. Silénciol —

— ‘Por felicidade, quao pouco basta para a felicidade!” Assim falei um
dia, e julguei-me inteligente. Mas foi uma blasfémia: isso agora aprendi. Tolos
inteligentes falam melhor.

Justamente o minimo, o mais ligeiro e mais leve, o rastejar de um
pequeno lagarto, um sopro, um triz, um piscar de olhos — um pouco traz a
melhor felicidade. Silénciol

— Que aconteceu comigo? Escuta! O tempo voou embora? Nao estou
caindo? Nao cai — escutal — no poco da eternidade?

— Que acontece comigo? Siléncio! Sinto uma pontada — ai — no
coracao? No coragiol Oh, despedaca-te, despedaca-te, coracao, apds essa
felicidade, apds essa pontada!

— Como? O mundo nio se tornou perfeito nesse instante? Redondo e
maduro? Oh, dureo e redondo aro — para onde voa? Corro atrds dele!
Répidol

Siléncio” — — (e aqui se estirou Zaratustra e sentiu que dormia)

“Levanta!”, falou para si mesmo, “tu, dorminhoco! Tu, que dormes ao
meio-dia! Muito bem, vamos, velhas pernas! E tempo e mais que tempo,
ainda vos resta boa parte do caminho —

Agora dormistes bastante, quanto tempo mesmo? Uma meia eternidade!
Muito bem, vamos, meu velho corac¢dol Quanto tempo ainda levards, apds
esse sono, para — acordar por inteiro?”

(Mas entdo ele adormeceu novamente, e sua alma o contradisse e resistiu,
e deitou-se de novo) — “Deixa-me! Silénciol O mundo ndo se tornou perfeito
nesse instante? Oh, durea e redonda esfera!” —

“Levanta”, falou Zaratustra, “pequena ladra, preguicosa que rouba o
tempo! O qué? Ainda a espreguicar, bocejar, suspirar, a cair em pogos
profundos?

Mas quem és tu? O minha alma!” (e aqui ele se assustou, pois um raio de
sol caiu do céu em seu rosto)

“O céu sobre mim”, falou, suspirando, e sentou-se a prumo, “olhas para
mim? Escutas minha alma singular?

Quando sorverds essa gota de orvalho que caiu sobre todas as coisas
terrenas, — quando sorverds essa estranha alma —

— quando, pog¢o da eternidade? Sereno e aterrador abismo do meio-dia!
Quando sorverds de volta a ti minha alma?”

Assim falou Zaratustra, e ergueu-se de seu lugar junto a drvore como se



saisse de uma embriaguez desconhecida; e eis que o sol ainda se encontrava
a pino sobre sua cabega. Mas alguém poderia concluir, com razio, que
Zaratustra nao dormiu muito tempo.



A saudacao

Foi apenas ao entardecer que Zaratustra, apos muito buscar e vagar
inutilmente, voltou para sua caverna. Mas, quando se achava defronte dela, a
nao mais que vinte passos de distincia, aconteceu o que menos esperava
entio: ouviu novamente o grande grito de socorro. E, coisa assombrosa, dessa
vez ele vinha de sua prépria caverna! Mas era um grito demorado, muiltiplo,
estranho, e Zaratustra percebeu claramente que se compunha de virias
vozes: ainda que, ouvido de longe, pudesse soar como o grito de uma s6
boca.

Entao Zaratustra se lancou para sua caverna, e eis que um espeticulo se
oferecia aos seus olhos, apds o concerto que lhe surpreendera os ouvidos. Pois
ld se encontravam, sentados um ao lado do outro, todos aqueles com quem
havia estado durante o dia: o rei da direita e o rei da esquerda, o velho
feiticeiro, o papa, o mendigo voluntirio, a sombra, o consciencioso do
espirito, o adivinho triste e o jumento; o mais feio dos homens, porém, havia
posto uma coroa e duas cintas de cor purpura — pois, como todos os feios,
amava disfar¢ar-se e embelezar-se. E no meio dessa tristonha companhia
estava a dguia de Zaratustra, inquieta e de penas ericadas, pois devia
responder a muitas coisas para as quais seu orgulho nao tinha resposta; mas
a sagaz serpente estava em volta de seu pescogo.

Zaratustra olhou tudo isso com espanto; depois examinou cada um de
seus hospedes com afavel curiosidade, leu suas almas e novamente se
espantou. Nesse meio-tempo, eles haviam se levantado de seus assentos e
esperavam, respeitosamente, que Zaratustra se manifestasse. E Zaratustra lhes
falou assim:

“O desesperados! O singulares! Entao foi o vosso grito de socorro que
ouvi? Agora sei também onde encontrar aquele que hoje busquei em vao: o
homem superior —:

— em minha prépria caverna ele estd, o homem superior! Mas de que
me admiroe? Nao o atrai eu mesmo até mim, com a oferenda do mel e os
astutos chamarizes da minha felicidade?

Quer me parecer, no entanto, que nao sois boa companhia um para o
outro, que vossos coragdes se contrariam mutuamente quando estais aqui
reunidos, 6 v6s que gritais por socorro? E preciso que antes apareca alguém,

— alguém que vos faga rir de novo, um alegre bufio, um dangarino, um
pé de vento e doidivanas, um velho tolo qualquer: — que vos parece?

Perdoai-me, 6 desesperados, que eu vos fale com essas palavras
pequenas, indignas de tais héspedes, em verdade! Mas nao adivinhais o que
torna voluntarioso 0 meu cora¢ao: —

— vOs mesmos e a visdo que ofereceis € que o tornam assim, perdoai-
me! Torna-se voluntarioso todo aquele que observa um desesperado. Consolar
um desesperado — para isso cada qual se julga forte o bastante.




Também a mim destes essa forca — uma boa didiva, eminentes
héspedes! Um adequado presente de héspedes! Bem, ndo vos irriteis, entao,
se eu também vos ofereco algo de meu.

Este ¢ meu reino e meu dominio: mas o que é meu deverd ser vosso
nesta noite. Meus animais deverao vos servir: que a minha caverna seja o
VOSSO pousol

Em meu lar e morada ninguém deve se desesperar, em meu territério
protejo cada qual de seus proprios animais ferozes. Isto € a primeira coisa
que vos ofereco: seguranga!

Mas a segunda é: meu dedo mindinho. E, tendo esse, tomai simplesmente
a mao inteira, muito bem, e além disso o cora¢idol Bem-vindos aqui, bem-
vindos, meus convidados!”

Assim falou Zaratustra, e riu de amor e de maldade. Apés esta saudagao,
seus hospedes se inclinaram mais uma vez, em respeitoso siléncio; mas o rei
da direita respondeu-lhe em nome de todos.

“O Zaratustra, na maneira como nos saudaste e nos deste a mio te
reconhecemos como Zaratustra. Tu te rebaixaste diante de nds; quase
mag(mstc O NOSsO l"CSpCit() —
quem, como tu, conseguiria rebaixar-se com tal orgulho? &so
mesmo jd nos conforta, ¢ um bdlsamo para nossos olhos e coragoes.

De bom grado subirfamos a montanhas mais altas do que esta, apenas
para ver isso. Pois viemos como espectadores curiosos, quisemos ver o que
torna claros os olhos turvos.

E eis que cessaram todos os nossos gritos de socorro. Agora se abrem
nossos sentidos e coragoes, e estio encantados. Pouco estd faltando: e nosso
animo se torna voluntarioso.

Nada mais alentador cresce na terra, 6 Zaratustra, do que uma vontade
clevada e forte: esta € sua planta mais bela. Toda uma paisagem se revigora
com uma tnica arvore dessas.

Comparo ao pinheiro, 6 Zaratustra, aquele que cresce como tu:
comprido, silencioso, duro, s6, soberano, da melhor e mais flexivel madeira,

— mas, enfim, estendendo-se com fortes ramos verdes para seus
dominios, langando fortes perguntas a ventos e tempestades e tudo que seja
nativo das alturas,

— respondendo de maneira mais forte, um comandante, um vitorioso: oh,
quem nao subiria a elevadas montanhas para contemplar plantas assim?

Em tua arvore, 6 Zaratustra, refresca-se também o mais sombrio, o
malogrado, e a tua visao também o instivel se torna seguro e obtém cura no
coragao.

E, em verdade, muitos olhos hoje se voltam para tua montanha e tua
drvore; um grande anseio se formou, e ndo poucos comecaram a perguntar:
quem € Zaratustra?

E aqueles a quem uma vez instilaste no ouvido teu canto e teu mel: todos
os escondidos, os eremitas, os eremitas a dois, falaram subitamente com seus
coragoes:



‘Ainda vive Zaratustra? J4 ndo vale a pena viver, tudo € igual, tudo é em
Vvao: ou entdio — temos que viver com Zaratustra!’

‘Por que ndo vem ele, que por tanto tempo se anunciou? é o que
indagam muitos; ‘a solidio o devorow? Ou devemos nés ir até ele?

Agora sucede que a propria solidio fica fragil e se despedaca, como um
wimulo que se despedaca e ndo mais retém seus mortos. Por toda parte se
veem ressuscitados.

Agora nio param de subir as ondas ao redor de tua montanha, 6
Zaratustra. E, por mais elevado que seja o teu cume, muitas chegarao a ti;
logo a tua canoa ndo estard mais no seco.

E que n6s, desesperados, tenhamos vindo a tua caverna e ja nio mais
desesperemos: isso ¢ apenas indicio e pressigio de que outros melhores estio
a caminho, —

— pois ele proprio estd a caminho, o dltimo resto de Deus entre os
homens, ou seja: todos os homens do grande anseio, do grande nojo, do
grande fastio,

— todos 0s que ndo querem viver, a menos que aprendam a fer
esperangas de novo — a menos que aprendam contigo, 6 Zaratustra, a
grande esperanga!”

Assim falou o rei da direita, e agarrou a mao de Zaratustra para beija-la;
mas Zaratustra defendeu-se de sua venerac¢do e recuou assustado, calado e
como que fugindo repentinamente para muito longe. ApGs um breve instante,
porém, estava novamente junto a seus héspedes, mirou-os com olhos claros e
inquisitivos e falou:

“O meus héspedes, 6 homens superiores, quero falar em alemio e
claramente154 convosco. Nio era por v6s que eu esperava nesses montes.”

(“Em alemiao e claramente’? Deus tenha piedade!”, disse aqui, a parte, o
rei da esquerda; “nota-se que ele nio conhece os caros alemaes, este sibio do
Oriente!

Mas ele quer dizer ‘em alemao e toscamente’ — muito bem! nao é o
pior dos gostos hoje em dia!™)

“Vos todos podeis ser homens superiores, em verdade”, prosseguiu
Zaratustra, “mas para mim — ainda nao sois elevados e fortes o bastante.

Para mim, isto é: para o inexordvel que dentro de mim cala mas nem
sempre calard. E, se pertenceis a mim, nio é como meu braco direito.

Pois quem se sustenta sobre pernas enfermas e franzinas, como vés, quer
acima de tudo, saiba disso ou o esconda de si: ser poupado.

Mas meus barcos e minhas pernas nio poupo, eu ndo poupo meus
guerreiros: como poderieis prestar para a minha guerra?

Convosco eu estragaria cada vitéria minha. Nao poucos de vés ja cairiam
a0 apenas escutar o som de meus tambores.

Também ndo sois, para mim, bem-nascidos e bonitos o bastante.
Necessito espelhos puros e limpos para meus ensinamentos; em vossa
superficie se deforma a minha propria imagem.

Sobre vossos ombros pesam muitos fardos, muitas reminiscéncias; muitos
andes ruins se aninham em vossos cantos. Hi plebe escondida em vés




também.

E, ainda que sejais elevados e de espécie superior: muita coisa em vos é
torta e malformada. Nao existe ferreiro no mundo que possa vos ajustar e
endireitar para mim.

Sois apenas pontes: que homens superiores vos transponham! Sois
degraus: nao vos irriteis com aquele que sobe até sua altura, acima de vos!

De vossa semente talvez nas¢a, um dia, um auténtico filho e consumado
herdeiro para mim: mas isso estd longe. Vos mesmos nio sois aqueles a
quem tocam minha herdade e meu nome.

Nao € por vés que aqui espero nestes montes, ndo € CONVOSCO que POsso
descer pela ultima vez. Viestes apenas como pressagio de que homens mais
elevados ji estao a caminho, —

— ndo os homens do grande anseio, do grande nojo, do grande fastio, e
aquilo a que chamastes o derradeiro resto de Deus.

Nio! Niaol Trés vezes niol E por outros que aqui espero nestes montes, e
sem eles ndo arredarei daqui o pé,

— por outros mais elevados, mais fortes, mais vitoriosos, mais bem-
dispostos, de corpo e alma feitos a prumo: risonhos ledes devem vir!

O meus héspedes, 6 singulares, — ainda nio ouvistes nada de meus
filhos? E que estao a caminho daqui?

Falai-me de meus jardins, de minhas ilhas bem-aventuradas, de minha
nova e bela espécie — por que nao me falais disso?

Esse presente de héspedes solicito ao vosso amor, que me falais de meus
filhos. Neles eu sou rico, por eles fiquei pobre: o que nio dei,

— o que nio daria para ter uma coisa: esses filhos, essa viva plantagao,
essas arvores de vida da minha vontade e da minha mais alta esperanca!”

Assim falou Zaratustra, e subitamente parou em sua fala: pois foi
acometido de seu anseio e fechou os olhos e a boca, tanto era 0 movimento
de seu coracio. E todos os seus hospedes também calaram, e permaneceram
quietos e consternados: apenas o velho adivinho gesticulou e fez sinais com as
maos.



A ultima ceia 155

Nesse ponto o adivinho interrompeu a saudacao de Zaratustra e seus
héspedes: adiantou-se, como quem nio pode perder tempo, tomou a mao de
Zaratustra e exclamou: “Mas Zaratustra!

Uma coisa é mais necessaria do que outra, assim dizes tu mesmo: muito
bem, uma coisa, para mim, é agora mais necessaria do que tudo o mais.

Uma palavra no momento justo: nio me convidaste para uma refei¢ao? E
aqui estao muitos que viajaram um longo caminho. Queres nos alimentar com
discursos?

Além disso, vos todos ja lembrastes muito do resfriamento, afogamento,
sufocamento e outras calamidades do corpo; mas ninguém se lembrou de
minha calamidade, a fome —”

(Assim falou o adivinho; e, quando os animais de Zaratustra ouviram ess
palavras, afastaram-se correndo, assustados. Pois viram que o que tinham
arranjado durante o dia ndo bastaria nem mesmo para encher aquele
adivinho.)

“E também a sede”, continuou o adivinho. “Embora eu ja ouca a dgua
rumorejando aqui como discursos de sabedoria, ou seja, de modo abundante e
incansavel, eu quero — vinho!

Nem todo mundo €, como Zaratustra, um nato bebedor de dgua. E a dgua
também nao serve para os cansados e murchos: para nds, adequado é o
vinho — somente ele traz restabelecimento subito e satde de improvisol”

Nesse momento em que o adivinho solicitava vinho, aconteceu que
também o rei da esquerda, o silencioso, tomou a palavra. “Do vinho”, disse
ele, “nds cuidamos, eu e meu irmao, o rei da direita: nés temos vinho
suficiente — toda a carga de um jumento. Entao falta apenas pao.”

“Pao?”, replicou Zaratustra, rindo. “Pio € o que os eremitas nao t€m. Mas
nem s6 de pao vive o homem, também vive da carne de bons cordeiros, e
tenho dois deles:

— Esses devem ser rapidamente abatidos e preparados com salva:156
gosto assim. E ndo faltam raizes e frutos, que satisfazem também os gulosos e
os degustadores; nem faltam nozes e outros enigmas para se quebrar.157

Assim, logo teremos uma boa refei¢do. Mas quem quiser comer deve
colaborar na preparag¢do, também os reis. Pois em casa de Zaratustra
também um rei pode ser cozinheiro.”

Essa proposta satisfez a todos: apenas aconteceu que o mendigo
voluntdrio se opds a carne, vinho e temperos.

“Escutai esse comilao do Zaratustra!”, disse brincando; “as pessoas se
retiram para cavernas e altas montanhas para fazer refeicoes assim?

Agora, sim, entendo o que ele um dia nos ensinou: ‘Louvada seja a
pequena pobreza!’. E por que ele quer suprimir os mendigos.”

“Fica de bom 4nimo”, respondeu-lhe Zaratustra, “tal como estou.




Permanece com teu costume, 6 homem excelente; maéi teus graos, bebe tua
dgua, louva tua comida, se ela te faz contente!

Eu sou uma lei apenas para os meus, ndo sou uma lei para todos. Mas
quem estiver comigo deve ter ossos fortes, e também pés ligeiros, —

— deve ser animado para guerras e festas, nio um ser sombrio, nio um
sonhador; o disposto para o que for mais dificil como para sua festa, inteiro
e sadio.

O que ha de melhor pertence aos meus e a mim; e, se nio nos é dado,
nés o tomamos: — o melhor alimento, o céu mais puro, os mais fortes
pensamentos, as mais belas mulheres!” —

Assim falou Zaratustra; mas o rei da direita disse: “Estranho! Alguma vez
ja ouviram coisas tao sagazes da boca de um sibio?

E, na verdade, isso é o mais estranho num sibio, ser também sagaz e nao
um asno.

Assim falou o rei da direita, admirado; o asno, porém, comentou
maldosamente essas palavras com um “I-A”. Este foi o inicio daquela longa
refei¢io que nos livros de historias é chamada “a dltima ceia”. Mas nela niao
se falou de outra coisa a ndo ser 0 homem superior.




Do homem superior

Quando fui pela primeira vez até os homens, cometi a tolice que
cometem os eremitas, a grande tolice: postei-me na praga do mercado.

E, quando eu falava a todos, nio falava com ninguém. A noite,
equilibristas e cadaveres eram meus companheiros; e eu mesmo era quase
um cadaver.

Mas com a nova manha me chegou uma nova verdade: aprendi a falar
“Que me interessam praca, plebe, barulho de plebe e longas orelhas de
plebe?”.
O homens superiores, aprendei isto de mim: ninguém, no mercado,
acredita em homens superiores. E, se quiserdes 14 discursar, muito bem! Mas
a plebe pestaneja e diz: “Somos todos iguais”.

“O homens superiores”, — assim diz a plebe — “nao hd homens
superiores, somos todos iguais, homem é homem, diante de Deus — todos
somos iguais!”

Diante de Deus!
queremos ser iguais.

Mas agora morreu esse deus. E diante da plebe nio
O homens superiores, ide embora do mercado!




Diante de Deus! — Mas agora morreu esse deus! O homens superiores,
esse deus era vosso maior pcrigo.

Apenas depois que ele foi para o timulo vés ressuscitastes. Somente
agora vem o grande meio-dia, somente agora o homem superior torna-se —
senhor!

Compreendestes essa palavra, 6 irmaos? Estais assustados: sentem
vertigens vossos coracdes? Abre-se para vos o abismo? Ladra para vés o cao
do inferno?

Muito bem! Adiante, homens superiores! Somente agora vém as dores do
parto a montanha do futuro humano. Deus morreu: agora nds queremos —
que o super-homem viva.




Os mais preocupados perguntam hoje: “Como conservar o homem?”. Mas
Zaratustra € o primeiro e tnico a perguntar: “Como superar o homem?”.

O super-homem me estd no coracio, ele é o primeiro e Gnico para mim
— e ndo o homem: nio o préximo, nio o mais pobre, nio o mais sofredor,
nao o melhor —

O irmios, 0 que posso amar no homem ¢é o fato de ser uma passagem e
um declinio. Também em vés hd muita coisa que me faz amar e esperar.

Desprezastes, 6 homens superiores, e isso me faz ter esperanca. Pois os
grandes desprezadores sao os grandes veneradores.

Desesperastes, e nisso ha muito a reverenciar. Pois nao aprendestes a vos
entregar, nio aprendestes as pequenas prudéncias. —

Pois agora as pessodas pequendas se tornaram senhores: pregam a
modéstia, a entrega, a prudéncia, a diligéncia, a consideracio e a longa lista
de “etc.” das pequenas virtudes.

O que é de natureza feminina, o que vem do que ¢ servil e,
especialmente, a mixérdia plebeia: isso quer agora se tornar senhor de todo o
destino humano — oh, nojo, nojo, nojo!

[so pergunta, pergunta e nio se cansa: “Como se conserva o homem, da
maneira melhor, mais duradoura, mais agradavel?”. Com isso — sao os
senhores do agora.

Superai esses senhores do agora, 6 irmaos, — essas pessoas pequenas:

0 0 maior perigo para o super-homem!

Superai, 6 homens superiores, as pequenas virtudes, as pequenas
prudéncias, as consideragcoes de graos de areia, o rebulico de formigas, o
deplordvel bem-estar, a “felicidade da maioria” —!158

E antes desesperai do que vos entregai. E, em verdade, eu vos amo
porque nao sabeis viver agora, 6 homens superiores! Pois assim viveis — da
melhor maneira!

elas



4.

Tendes coragem, 6 irmaos? Sois intrépidos? Ndo coragem diante de
testemunhas, mas coragem de eremita e de dguia, que nem mesmo um deus
presencia mais?

Almas frias, mulas, cegos e bébados nao sao intrépidos para mim.
Coragem tem aquele que conhece o medo mas vence o medo, que vé o
abismo, mas com orgulho.

Quem vé o abismo, mas com olhos de dguia, quem com garras de dguia
agarra o abismo: esse € valente.



“O homem é mau” — assim me falaram, como consolo, os homens mais
sabios. Ah, se isso ainda fosse verdadeiro hoje! Pois 0 mal ¢ a melhor for¢a do
homem.

“O homem tem de se tornar melhor e pior” — assim ensino eu. O pior é
necessario para o melhor do super-homem.

Para aquele pregador da gente pequena pode ter sido bom que sofresse e
carregasse o pecado do homem. Eu, porém, alegro-me do grande pecado
como de meu grande consolo. —

Mas isso nao ¢é dito para as orelhas compridas. E
convém a toda boca. Sio coisas delicadas e distantes
devem toci-las!

0 é toda palavra que
cos de ovelhas niao




6.

O homens superiores, julgais que estou aqui para reparar o que fizestes
mal?

Ou que quero preparar leitos mais comodos para vés que sofreis? Ou
mostrar veredas novas e mais ficeis a vos, instiveis, perdidos e extraviados
na montanha?

Nao! Nao! Trés vezes naol Cada vez mais e melhores homens de vossa
espécie deverdo perecer, — pois as coisas deverao ser cada vez mais duras
e dificeis para vés. Somente assim —

— somente assim cresce o homem até as alturas em que o raio o atinge
e despedaca: alto o bastante para o raiol

Meu pensamento e meu anseio vao para poucas, demoradas e distantes
coisas: que me importaria vossa pequena, breve e copiosa miséria?

Nio sofreis ainda o bastante para mim! Pois sofreis por vés, nio sofrestes
ainda pelo homem. Mentirieis, se dissésseis o contrario! Nenhum de vés sofre
do que eu sofri. — —




Nao me basta que o raio jd ndo cause dano. Eu nio quero desvia-lo: ele
deve aprender a — trabalhar para mim. —

H4 muito tempo minha sabedoria se adensa como uma nuvem, tornando-
se mais quieta e mais escura. Assim faz toda sabedoria que um dia parira
raios. —

Para esses homens de hoje nao quero ser fuz, ser chamado de luz. Esses
— eu quero cegar: raio de minha verdade, vaza-lhes os olhos!



8.

Nada queirais acima de vossa capacidade: hd uma maligna falsidade
naqueles que querem acima de sua capacidade.

Em especial quando querem grandes coisas! Pois eles geram desconfianca
das grandes coisas, esses finos falsdrios e atores:

— até que terminam por serem falsos perante si mesmos, de olhar
obliquo, caiada madeira carcomida, encoberta por palavras fortes, por
virtudes de fachada, por cintilantes obras falsas.

Tende cuidado, 6 homens superiores! Nada me parece hoje mais raro e
mais precioso do que retidio.

Este Hoje nao pertence a plebe? Mas a plebe nao sabe o que € grande, o
que € pequeno, o que € reto e honesto: € inocentemente torta, sempre mente.




9.

Tende uma boa desconfianca hoje, 6 homens superiores, 6 corajosos, de
corac¢do aberto! E mantende secretas as vossas razoes! Este Hoje é da plebe.

Aquilo que um dia a plebe aprendeu a acreditar sem razoes, quem
poderia derrubd-lo com razoes?

E no mercado se convence com gestos. Mas razoes tornam a plebe
desconfiada.

E, se a verdade alcancou ali a vitéria alguma vez, perguntai com boa
desconfianca: “Que forte erro lutou em favor dela?”.

Guardai-vos também dos eruditos! Esses vos odeiam: pois sao infecundos!
Tém olhos frios e ressequidos, diante dos quais todo pdssaro jaz sem penas.

Eles se gabam de nido mentir: mas a incapacidade de mentir estd muito
longe de ser amor a verdade. Guardai-vos!

Auséncia de febre estd muito longe de ser conhecimento! Nao creio nos
espiritos esfriados. Quem ndo é capaz de mentir nio sabe o que ¢ a verdade.




10.

Se quereis subir alto, usai vossas pernas! Nao vos deixeis carregar para
cima, nao vos senteis em costas e cabeg:

Mas subiste a cavalo? Agora cavalgas veloz para a tua meta? Muito bem,
meu amigol Mas teu pé aleijado também esti montado!

Quando chegares a tua meta, quando saltares do teu cavalo: precisamente
em tua altura, 6 homem superior — entdo tropecards!




11.

O criadores, 6 homens superiores! Apenas para o bem do préprio filho
fica-se gravido.

Nio vos deixeis persuadir, induzir! Pois quem € vosso proximor159 E,
mesmo se agis “para o proximo” — nao crieis para ele!

Desaprendei esse “para”, 6 criadores: precisamente vossa virtude pede
que nao fagais coisa nenhuma “para”, “por” e “porque”. Deveis fechar os
ouvidos a essas palavrinhas falsas.

Esse “para o proximo” € virtude somente das pessoas pequenas: ali se
fala “todos iguais” e “uma mao lava a outra”> — elas ndo tém o direito nem a
forca para o vosso egoismol

Em vosso egoismo, 6 criadores, estd a prudéncia e providéncia da mulher
gravida! Aquilo que nenhum olho viu, o fruto: esse é protegido, preservado e
nutrido por vosso amor.

Onde se acha vosso amor, em vosso filho, ali também estd vossa virtude!
Vossa obra, vossa vontade é vosso “préximo™ ndo vos deixeis persuadir com
falsos valores!




12.

O criadores, 6 homens superiores! Quem tem que dar 2 luz estd doente;
mas quem veio a luz estd impuro.

Perguntai as mulheres: ndo se dd a luz porque dd prazer. A dor faz as
galinhas e os poetas cacarejarem.

O criadores, em vés hi muito de impuro. Isso porque tivestes que ser
maes.

Um novo filho: oh, quanta sujeira nova também veio ao mundo! Ficai de
lado! E quem nasceu deve limpar sua almal



13.

Nao sejais virtuosos acima de vossas for¢as! E nada queirais de vos que
nao seja verossimil!

Segui os rastros que a virtude de vossos pais ja seguiu! Como quereis
subir alto, se a vontade de vossos pais nio subir convosco?

Mas quem desejar ser o primeiro, que cuide para nio se tornar o ultimo!
E ali onde se acham os vicios de vossos pais nao deveis querer representar
santos!

Aquele cujos pais gostavam de mulheres, vinhos fortes e porcos
selvagens: como seria se quisesse a castidade para si?

Seria uma tolice! Em verdade, parece-me muito, para alguém assim, ser
marido de uma, duas ou trés mulheres.

E, se ele fundasse monastérios e inscrevesse acima da porta: “O caminho
para a santidade”, — eu diria: para qué? ¢ uma nova tolice!

Ele fundou para si uma casa de correcio e de refigio: que lhe faca bem!
Mas ndo creio nisso.

Na solidao cresce aquilo que para la se leva consigo, também o animal
interior. Por isso ela € desaconselhdvel para muitos.

Ja houve coisa mais imunda na terra do que os santos do deserto? Em
torno deles ndo apenas o diabo estava solto, mas também o porco.




envergonhados, canhestros, semelhantes a um tigre cujo bote
malogrou: assim, 6 homens superiores, eu vos vi muitas vezes, esgueirando-
vos para o lado. Um lance vos malogrou.

Mas, 6 lancadores de dados, que importa isso? Nao aprendestes a jogar e
zombar como se deve jogar e zombar! Nao estamos sempre sentados a uma
grande mesa onde se joga e se zomba?

E, se algo de grande vos malogrou, vés mesmos — malograstes por isso?
E, se vés mesmos malograstes, malogrou por isso — o homem? Mas, se
malogrou o homem: muito bem! adiante!




15.

Quanto mais elevada sua espécie, tanto mais raramente logra uma coisa.
Vés, homens superiores aqui presentes, nao sois todos — malogrados?

Nio desanimeis! Que importa? Quanta coisa ¢ ainda possivel! Aprendei a
rir de vos mesmos, tal como se deve rir!

Nao surpreende que malograstes e meio que lograstes, 6 meio-
destrocados! Dentro de vés nao empurra e abre caminho o — futuro do
homem?

O que no homem € mais distante, mais profundo, alto como as estrelas,
sua tremenda forca: tudo isso ndo ferve e se embate em vossa panela?

Nao surpreende que muitas panelas se despedacem! Aprendei a rir de
vés, tal como se deve rir! O homens superiores, quanta coisa é ainda
possivel!

E, em verdade, quanta coisa ja vingou! Como ¢ rica essa terra em
pequenas coisas boas e perfeitas, naquilo que vingou!160

Cercai-vos de pequenas coisas boas e perfeitas, 6 homens superiores! Sua
durea madureza cicatriza o coragdo. O que € perfeito ensina a esperanca.




16.

Qual foi, até agora, o maior pecado aqui na terra? Nao foi a palavra
daquele que disse: “Ai daqueles que agora riem!”?

Ele préprio nao achou na terra motivos para rir? Entao procurou mal. Até
mesmo uma crianca encontra motivos.

Aquele — ndo amou o suficiente: senao teria amado também a nds, os
risonhos! Mas ele nos odiou e escarneceu de nds, prometeu-nos muito choro e
ranger de dentes.

Deve-se amaldicoar quando ndo se ama? Isso — parece-me de mau
gosto. Mas assim ele fez, esse homem incondicional. Ele veio da plebe.

E ele proprio nio amou bastante: de outro modo, ndo se zangaria tanto
por nao o amarem. O que todo grande amor guer nao é amor: — quer mais.

Evitai os incondicionais como esse! E uma espécie doente e pobre, uma
espécie plebeia: eles veem a vida com maus olhos, lancam o mau-olhado a
essa terra.

Evitai os incondicionais como esse! Eles tém pés pesados e coragoes
carregados: — eles ndo sabem dangar. Como poderia a terra lhes ser leve?




17.

E de maneira torta que todas as coisas boas se aproximam de sua meta.
Tal como gatos, arqueiam o dorso e ronronam intimamente ante a felicidade
iminente — todas as coisas boas riem.

O passo revela se alguém ja anda em sua trilha: entao olhai-me a andar!
Mas quem se aproxima de sua meta, danca.

E, em verdade, nio me converti em estitua nem estou aqui plantado,
embotado, petrificado, como uma coluna; eu amo o andar veloz.

E, embora na terra também haja pantano e espessa aflicio: quem tem
pés ligeiros passa inclusive por sobre a lama, e dangca como em gelo polido.

Erguei vossos coragdes bem alto, meus irmaos! Mais alto! E ndo esquecais
as pernas! Erguei também vossas pernas, 6 bons dangarinos, e melhor ainda:
ficai de cabeca para baixo!



18.

Esta coroa do homem que ri, esta coroa de rosas: eu mesmo a pus em
mim, eu mesmo declarei santa a minha risada. Nenhum outro encontrei, hoje,
forte o bastante para isso.

Zararustra, o d;mqlrino, Zaratustra, o ICVC7 que acena com as asas, pl"Ol"l‘ﬂ
para o voo, fazendo sinal a todas as aves, pronto e disposto, venturosamente
ligeiro: —

Zaratustra, o adivinho risonho, nada impaciente, nada intransigente,
alguém que ama saltos e pulos para o lado; eu préprio me pus essa coroa!



19.

Erguei vossos coragdes bem alto, meus irmaos! Mais altol E ndo esquecais
as pernas! Erguei também vossas pernas, 6 bons dangarinos, e melhor ainda:
ficai de cabeca para baixo!

Também na felicidade hd animais lerdos, hi pés pesados de nascenca.
Estranhamente se esforcam, como um elefante que se empenha em ficar de
cabeca para baixo.

Mas ainda é melhor ser tolo de felicidade que tolo de infelicidade, melhor
dangar toscamente que andar coxeando. Aprendei, entao, da minha sabedoria:
mesmo a pior coisa tem dois bons reversos, —

— mesmo a pior coisa tem boas pernas para dangar: aprendei entio vés
mesmos, 6 homens superiores, a vos manter em vossas pernas certas!

Desaprendei, entdo, o cultivo da aflicao e toda tristeza plebeia! Oh, como
hoje me parecem tristes até mesmo os bufoes da plebe! Mas esse Hoje ¢ da
plebe.



20.

Fazei como o vento quando sai de suas cavernas na montanha: conforme
sua propria musica deseja dancar, e os mares tremem e pulam sob seus
Passos.

Aquele que da asas aos jumentos, que ordenha leoas, louvado seja esse
bom espirito indomavel, que chega como um tufio a todo o Hoje e a toda a
plebe, —

— que € inimigo das cabecas cavilosas e espinhosas e das folhas murchas
e ervas daninhas: louvado seja esse bom, selvagem e livre espirito de
tempestade, que danga sobre pantanos e aflicdes como em prados!

Aquele que odeia os doentes caes plebeus e toda a corja sombria e
malograda: louvado seja esse espirito de todos os espiritos livres, a risonha
tempestade que langca poeira nos olhos de todos os biliosos e ulcerosos!

O homens superiores, o pior que hid em vés é: nio aprendestes a dancar
como se deve dancar — indo além de vés mesmos! Que importa se
malograstes?

Quanta coisa € ainda possivell Entdo aprendei a rir indo além de vés
mesmos! Erguei vossos coragdes, 6 bons dangarinos! Mais alto! E nao
esquecais 0 bom riso tampouco!

Esta coroa do homem que ri, esta coroa de rosas: a vés, irmaos,
arremesso esta coroa! Declarei santo o riso; 6 homens superiores, aprendei a
— rir!




O canto da melancolia

Quando Zaratustra fez esses discursos, estava proximo a entrada de sua
caverna; ao dizer as dltimas palavras, no entanto, escapuliu de seus héspedes
e fugiu para fora por alguns instantes.

“Oh, puros aromas ao meu redor”, exclamou, “oh, bem-aventurado
siléncio ao meu redor! Mas onde estio meus animais? Vinde, minha dguia e
minha serpente!

Dizei-me, meus animais: todos esses homens superiores — cheiram mal,
talvez? Oh, puros aromas ao meu redor! Somente agora sei e sinto como vos
amo, meus animais.”

— E Zaratustra disse de novo: “Eu vos amo, meus animais!”. A dguia e a
serpente avizinharam-se dele, quando falou essas palavras, e para ele
levantaram o olhar. Desse modo ficaram os trés juntos, em siléncio, e
aspiraram e sorveram conjuntamente o bom ar. Pois ali o ar era melhor do
que entre os homens superiores.



Mal havia Zaratustra deixado sua caverna, porém, o velho feiticeiro
levantou-se, olhou astutamente ao redor e falou: “Ele saiu!

E ja, homens superiores — para vos titilar a vaidade com esse nome de
louvor e lisonja, como ele faz —, ja me assalta meu maligno espirito de
engano e sortilégio, meu melancdlico demonio,

— que é um adversiriol61 extremo desse Zaratustra: perdoai-o por issol
Agora ele quer fazer feitico diante de vés, esta € justamente a sua hora; em
vao tenho lutado com esse mau espirito.

A todos v6s, sejam quais forem os nomes honrosos que vos deis, quer vos
chameis ‘os espiritos livres' ou ‘os homens verazes’, ou ‘os penitentes do
espirito’, ou ‘os libertos das cadeias’, ou ‘os do grande anseio’ —

— a todos vGs, que sofreis do grande nojo tal como eu, para os quais o
velho Deus morreu e nenhum novo Deus se acha envolto em faixas num
ber¢o — a todos vés 0 meu mau espirito e deménio do feitico é afeicoado.

Eu vos conhe¢o, 6 homens superiores, e conheco a ele — conheco
também esse monstro que amo a contragosto, esse Zaratustra: muitas vezes
ele me parece uma bela mascara de santo,

— um novo e estranho disfarce em que se compraz meu mau espirito, o
demonio melancdlico: — eu amo Zaratustra, muitas vezes assim me parece,
por causa do meu mau espirito. —

Mas ele ja me assalta e me compele, esse espirito da melancolia, esse
demonio do creptsculo: e, em verdade, 6 homens superiores, ele deseja —

— abri bem os olhos! — ele deseja vir nu, em forma de homem ou de
mulher, ndo sei ainda: mas ele vem, ele me compele, ail Abri vossos
sentidos!

O dia decai, a noite chega para todas as coisas, inclusive as melhores;
escutai e vede agora, 6 homens superiores, que demonio, homem ou mulher,
¢é esse espirito da melancolia da noite!”

Assim falou o velho feiticeiro, e olhou astutamente ao redor e pegou sua
harpa.



No ar desanuviado,

Quando o consolo do orvalho

Ja se estende sobre a terra,

Invisivel, também ndo ouvido: —

Pois calcados leves tem o orvalho consolador,
Como todos 0s que suavemente consolam —:
Tu recordas entdo, recordas, ardente coracao,
Como uma vez tinhas sede

De lagrimas celestes e de orvalhos,

Crestado e fatigado,

Enquanto nas trilhas de erva seca

Maliciosos olhares do sol vespertino

Corriam ao teu redor por entre arvores negras,
Ofuscantes olhares do sol em brasa, de alegre maldade.

“Pretendente da verdade — w?” — assim zombavam eles —
“Nao! Apenas poeta!

Um bicho, ardiloso, de rapina, insinuante,
Que tem de mentir,

Que ciente, voluntariamente tem de mentir,
Avido de presa,

Disfarcado de cores,

Para si mesmo um disfarce,

Para si mesmo uma presa,

Iso — pretendente da Verdade?...

Apenas louco!l Apenas poeta!

Falando somente coisas coloridas,

Falando a partir de mascaras de tolo,
Subindo por mentirosas pontes de palavras,
Por arco-iris de mentiras,

Entre falsos céus

Vagueando, deslizando —

Apenas tolol Apenas poetal

Isso — pretendente da Verdade?...
Nao calmo, hirto, liso, frio,

Feito imagem,

Pilar de Deus,

Nio erguido diante de templos,
Guardiao da porta de um Deus:



Nao! Hostil a essas estatuas da verdade,

Em todo ermo mais em casa do que em templos,
Com petuldncia de felino

A saltar por toda janela

Zas! para todo acaso,

Farejando em cada floresta virgem,

Farejando ansioso e anelante:

Que corresses em florestas virgens

Entre bestas de jubas coloridas

Pecaminosamente sadio e belo e colorido corresses
Com avidos beicos,

Feliz-zombeteiro, feliz-infernal, feliz-sanguinolento,
Corresses rapinando, deslizando, mentindo...

Ou como a dguia, que longamente,
Longamente olha, hirta, nos abismos,

em seus abismos: — —

Oh, como eles se encaracolam

Para baixo, para dentro,

Em cada vez mais fundas profundezas! —
Entao,

De repente,

Em voo direto,

Em subito arremesso

Cair sobre cordeiros,

Bruscamente para baixo, voraz,

Cobi¢ando cordeiros,

Irritado com todas as almas de cordeiro,
Ferozmente irritado com tudo que olha

Como ovelha, com olhos de cordeiro, de 1a crespa,
Cinzento, com benevoléncia de cordeiro-ovelha!

Portanto,

Aquilinos, de pantera

Sao os anseios do poeta,

S0 teus anseios sob milhares de disfarces,
O tolo! O poeta!

Tu, que olhaste o homem
Como deus e como carneiro —:
Dilacerar o deus no homem
Como o carneiro no homem,

E rir dilacerando —



Iss0, isso € tua bem-aventuranga!
Bem-aventuranca de uma pantera e dguia!
Bem-aventuranga de um poeta e tolol” — —

No ar desanuviado,
Quando ja a foice da lua
Entre rubores purptreos
Verde se insinua e invejosa,
— inimiga do dia,

A cada passo secretamente
Ceifando pendentes redes
de rosas, até cairem
Pilidas, noite abaixo: — —

Assim cai eu mesmo uma vez

De minha loucura da verdade,

De meus anseios diurnos,

Cansado do dia, doente da luz,

— cai para baixo, para a noite, para a sombra:
Queimado e sedento

De uma verdade:

— lembras-te ainda, lembras-te, ardente coracao,
Como tinhas sede entao? —

Que eu seja banido

De toda verdade,

Apenas tolo!

Apenas poeta!



Da ciéncia

Assim cantou o feiticeiro; e todos os que ali estavam cairam
inadvertidamente, como pdssaros, na rede de sua astuciosa e melancdlica
volipia. Apenas o consciencioso do espirito ndo foi apanhado: ele tirou
rapidamente a harpa das maos do feiticeiro e gritou: “Ar! Deixai entrar o ar
purol Deixai que Zaratustra entre! Tornas abafada e venenosa esta caverna, 6
velho feiticeiro mau!

Com tua sedu¢io, 6 homem falso e refinado, levas a desejos e ermos
desconhecidos. E ai de nds, quando alguém como tu faz tanto caso e tanto
barulho em torno da verdade!

Ai de todos os espiritos livres que ndo se acautelam de tais feiticeiros! Sua
liberdade se foi: tu ensinas e atrais de volta as prisoes.
— velho deménio melancdlico, em teu lamento ressoa um chamariz;
semelhas aqueles que, louvando a castidade, convidam secretamente as

volipias!”

Assim falou o consciencioso; mas o velho feiticeiro olhou ao seu redor,
gozou sua Vvitdria e, assim, pode engolir o dissabor que o consciencioso lhe
causava. “Cala-te!”, disse com voz modesta, “as boas can¢des querem ter um
bom eco; apés uma boa can¢ao, deve-se manter um longo siléncio.

Assim fazem todos esses, os homens superiores. Mas entendeste pouco da
minha can¢ao, nao foi? Nao hd muito espirito mégico em ti.”

“Tu me elogias”, respondeu o consciencioso, “ao diferencar-me de ti.
Muito bem! Mas vés outros, que vejo? Continuais ai sentados, com olhos
lascivos —:

O almas livres, onde estd vossa liberdade? Sois quase, assim me parece,
como aqueles que longamente contemplaram malvadas garotas nuas a
dangar: vossas almas também dangam!

Em v6s, 6 homens superiores, deve haver mais daquilo que o feiticeiro
chama de seu maligno espirito de engano e sortilégio: — sim, devemos ser
diferentes.

E, em verdade, juntos falamos e pensamos o suficiente, antes que
Zaratustra voltasse 2 sua caverna, para eu saber que somos diferentes.

Nos também buscamos coisas diferentes aqui em cima, vés e eu. Eu
busco mais seguranga,162 por isso vim a Zaratustra. Pois ele é ainda a mais
firme torre e vontade —

— hoje, quando tudo cambaleia, quando toda a terra treme. Mas vés,
quando vejo os olhos que arregalais, quase me parece que buscais mais
inseguranca

— mais horrores, mais perigo, mais tremores de terra. Vos desejais,
assim presumo, perdoai-me a presuncao, 6 homens superiores —

— desejais a pior e mais perigosa vida, aquela que mais me assusta, a
vida de animais selvagens: florestas, cavernas, montes ingremes e desfiladeiros




sinuosos.

E os guias que mais vos agradam ndo sdo os que vos conduzem para
fora do perigo, mas os que vos induzem a abandonar todos os caminhos, os
que seduzem. E, ainda que em véGs seja real esse desejo, ele me parece
impossivel.

Pois 0 medo — € o sentimento original e fundamental do homem; pelo
medo tudo se explica, pecado original e virtude original. Do medo também
nasceu a minba virtude, que se chama ‘ciéncia’.

O medo dos animais selvagens — foi o que ha mais tempo se inculcou
no homem, inclusive o do animal que ele mesmo abriga e teme dentro de si:
— Zaratustra o chama ‘o animal interior’.

Esse velho e prolongado medo, enfim tornado sutil, espiritual, intelectual
— hoje, parece-me, ele se chama ‘ciéncia’.” —

Assim falou o consciencioso; mas Zaratustra, que justamente retornava 2
sua caverna e ouviu e compreendeu essa ultima fala, jogou para o
consciencioso um punhado de rosas e riu de suas “verdades™. “Como?”,
exclamou, “o que acabo de ouvir? Na verdade, parece-me que és um tolo, ou
eu mesmo sou: e tua ‘verdade” porei logo de cabeca para baixo.

Pois 0 medo — é a nossa exce¢do. Mas coragem, aventura, prazer no
incerto, no ainda nio ousado, — coragem parece-me ser toda a pré-histéria
do homem.

As virtudes dos mais selvagens e mais corajosos animais ele invejou e
roubou: apenas assim tornou-se — homem.

Essa coragem, enfim tornada sutil, espiritual, intelectual, essa coragem de
homem com asas de dguia e esperteza de cobra: ela, parece-me, chama-se
hoje —”

“Zaratustral’, gritaram em coro todos os que estavam sentados, e deram
uma grande risada; mas uma nuvem espessa como que se levantou deles.
Também o feiticeiro riu e falou espertamente: “Muito bem! Ele se foi, meu
mau espirito!

Eu mesmo ndo vos preveni contra ele, quando afirmei que € um
impostor, um espirito mendaz e enganador?

E especialmente quando se mostra nu. Mas que faco e contra suas
perfidias? Fui ez quem o criou, a ele e ao mundo?

Muito bem! Vamos estar novamente bem-dispostos! E, embora Zaratustra
tenha o olhar sombrio — olhai para ele, zangou-se comigo! —:

— antes que chegue a noite ele saberd novamente me amar e louvar, ele
nio pode viver muito tempo sem fazer dessas tolices.

Ele — ama seus inimigos: dessa arte ele entende melhor do que todos que
conheci. Mas ele se vinga disso — em seus amigos!”

Assim falou o velho feiticeiro, e os homens superiores o aplaudiram: de
modo que Zaratustra deu a volta, apertando as maos de seus amigos com
malicia e amor — como alguém que tem algo a reparar e de que se escusar
com cada um. Mas, quando chegou junto a porta de sua caverna, eis que
novamente ansiou pelo bom ar la de fora e por seus animais —, e quis
escapulir.




Entre as filhas do deserto

“Nao vis embora!”, disse entao o andarilho que se denominava a sombra
de Zaratustra, “fica conosco, sendo pode voltar a nos acometer a velha e
surda aflicao.

O velho feiticeiro jd nos regalou o que tem de pior, e olha: o bom e
piedoso papa estd com lagrimas nos olhos e novamente se lancou ao mar da
melancolia.

Esses reis podem fazer boa cara diante de nds: foram eles, de todos nos,
que melhor aprenderam isso hoje! Mas, se nio tivessem testemunhas, aposto
que o triste jogo recomegaria também com eles —

— o triste jogo das nuvens errantes, da umida melancolia, do céu
carregado, dos s6is roubados, dos uivantes ventos de outono,

— o triste jogo de nossos proprios uivos e gritos de socorro: fica conosco,
6 Zaratustral Aqui hd muita miséria oculta que deseja falar, muito anoitecer,
muita nuvem, muito ar abafado!

Tu nos nutriste com forte alimento de homem e vigorosas maximas: nio
permitas que os moles espiritos femininos voltem a nos assaltar no fim da
refeicaol

Apenas tu tornas claro e forte o ar ao teu redor! Jamais encontrei na terra
um ar @o bom como em tua caverna.

Vi muitos paises diferentes, meu nariz aprendeu a examinar e avaliar
muitos tipos de ar: mas € junto a ti que minhas narinas t€m seu grande
prazer!

A ndo ser — a ndo ser —, oh, perdoa-me uma antiga lembranca!
Perdoa-me uma velha can¢do pos-refeicao, que certa vez compus, estando
entre as filhas do deserto: —

— pois junto a elas havia igualmente o bom ar claro do Oriente; 1d eu
estava o mais longe possivel da nublada, imida, melancdlica Velha Europa!

Naquele tempo eu amava essas filhas do Oriente e um outro azul reino
dos céus, em que nao hi nuvens nem pensamentos.

Nio imaginais como ficavam airosamente sentadas quando nao
dangavam, profundas mas sem pensamentos, como pequeninos segredos,
como enfeitados enigmas, como nozes de sobremesa —

Coloridas e exdticas, € verdade! Mas sem nuvens: enigmas que se
deixavam decifrar: para essas garotas concebi, entdo, um salmo de
sobremesa.”

Assim falou o andarilho e sombra; e, antes que alguém lhe respondesse,
tomou a harpa do velho feiticeiro, cruzou as pernas e olhou, tranquilo e sibio,
em torno de si: — mas com as narinas aspirou o ar de modo lento e




inquisitivo, como alguém que, em novas terras, saboreia o ar novo e
estrangeiro. Entao pds-se a cantar, com uma espécie de rugido.



O deserto cresce: ai daquele que abriga desertos!

Ah! Solene!

Realmente solene!

Um comego digno!

Africanamente solene!

Digno de um leao

Ou de um rugidor macaco moralista —
— mas nada para vos,

Amigas graciosissimas,
A cujos pés, a mim,
Um europeu sob as palmeiras,
Pela primeira vez

E permitido sentar. Seld.163

Maravilhoso, em verdade!

-me aqui sentado,

Proximo ao deserto e ji
Novamente longe do deserto,

E em nada devastado:

Pois engolido

Por esse pequeno odsis: —

— que agora mesmo abriu, bocejante,
Sua boca encantadora,

A mais cheirosa de todas as bocas:
E entdo cai nela,

Dentro, através — entre vos,
Amigas graciosissimas! Seld.

Salve, salve aquela baleia,

Se bem tratou

Seu héspede! — entendeis

Minha erudita alusao?...

Salve o seu ventre,

Se ele foi

Um ventre-odsis agradivel

Como este: algo que ponho em divida.

Pois venho da Europa,

Que ¢é mais cética do quc todas as mulheres casadas.
Que Deus melhore




Amém.

Eis-me aqui sentado
Neste pequenino odsi
Como uma timara,
Castanha, inteiramente doce, gotejante de ouro,
Avida da boca redonda de uma garota,

Mais ainda, porém, de virginais

Gélidos, brancos como neve, cortantes

Dentes que mordem: pois deles estd sedento
O coragao de todas as timaras quentes. Seld.

Semelhante, por demais semelhante

Aos ditos frutos do Sul

Aqui me acho deitado, cercado

De pequenos besouros alados

Farejando e brincando,164

Assim como de ainda menores

Mais bobos e pecaminosos

Desejos e pensamentos, —

Sitiado por vés,

Mudas, apreensivas

Gatas-meninas

Dudu e Zuleikal65

— circum-esfingeado, para por

Numa palavra muitos sentimentos

(Que Deus me perdoe

Este pecado de linguagem!)

— aqui estou sentado, farejando o melhor ar,
Verdadeiramente ar de paraiso,

Ar leve e claro, listrado de ouro,

Ar bom como jamais

Caiu da lua —

Tera sido por acaso

Ou por petulancia?

Como contam os velhos poet
Mas eu, questionador, ponho isso

Em questio, pois venho

Da Europa,

Que é mais cética do que todas as mulheres casadas.
Que Deus melhore isso!

Amém.

Bebendo este belissimo ar,
Com narinas dilatadas como taca




Sem futuro, sem lembrangas,

Eis-me aqui sentado, graciosissimas amigas,
E olho a palmeira,

Como, igual a uma dangarina,

Ela se curva, se dobra e nos quadris se retorce
— fazemos o mesmo, se olhamos muito tempol
Tal como uma dancarina que, quer-me parecer,
Ja por tempo demais, perigosamente
Sempre se manteve apenas numd SO perna?
— esquecendo entao, quer-me parecer,

A outra perna?

Em vao, ao menos

Busquei a ausente

Joia gémea

— isto €, a outra perna —

Na sagrada vizinhanca

De sua graciosissima, formosissima

Saia em leque, esvoacante e brilhante.

Sim, se quereis, belas amigas,

Acreditar inteiramente em mim,

Ela a perdeu!

Foi-se!

Foi-se para sempre!

A outra perna!

Oh, que pena por essa outra perna adoravel!
Onde — estara ela, chorosa e abandonada,
A perna solitdria?

Talvez com medo de um

Furioso monstro-leao

De juba dourada? Ou talvez ja

Esburgada, roida —

Lamentdvel! ai! ai! roida! Seld.

Oh, nao choreis,

Coragoes meigos!

Nao choreis, 6

Coragdes de timaras! Peitos de leite!
O saquinhos de

Coracao de alcaguz!

Nao chores mais,

Palida Dudu!

Sé um homem, Zuleika! Coragem! Coragem!
— Ou seria este o lugar

De algo mais forte,

Que fortifique o coragao?



Uma sentenga consagrada?
Uma solene exortacao? —

Ah! Arriba, dignidade!

Dignidade virtuosa, dignidade europeia!
Sopra, sopra de novo,

Fole da virtude!

Ah!

Rugir mais uma vez,

Rugir moralmente!

Como leao moral

Rugir ante as filhas do deserto!

Pois 0 bramido da virtude,

O graciosissimas garotas,

E mais do que tudo

Ardor de europeu, voracidade de europeu!
E aqui estou eu,

Como europeu

Nao posso agir de outra maneira, valha-me Deus!166
Amém!

O deserto cresce: ai daquele que abriga desertos!



O despertar

Ap6s a cangdo do andarilho e sombra, a caverna se encheu subitamente
de barulho e risada; e, como os héspedes ali reunidos falavam todos ao
mesmo tempo, e também o asno, assim encorajado, nao mais se manteve
quieto, Zaratustra foi tomado de leve repugnancia e desdém por suas visitas:
embora se alegrasse de seu contentamento. Pois este lhe parecia um sinal de
recuperacao. Entdo escapuliu para fora e falou a seus animz

“Para onde foi a desgraca deles?”, falou, e ja se sentiu aliviado de seu
pequeno desgosto — “parece-me que em minha casa ja desaprenderam de
gritar por socorro!

— mas ainda ndo, infelizmente, de gritar.” E Zaratustra tapou os ouvidos,
pois naquele instante o “I-A” do asno misturou-se estranhamente aos ruidos de
jubilo dos homens superiores.

“Eles se divertem”, voltou a falar, “e, quem sabe, talvez a custa de seu
anfitrido; e, se aprenderam a rir comigo, nao foi o meu riso que aprenderam.

Mas que importa! Sao pessoas velhas: recuperam-se a sua maneira, riem
a sua maneira; meus ouvidos ja suportaram coisa pior e nio se tornaram
rabugentos.

Este dia ¢ uma vitdria: ele ja recua, ja foge, o espirito de gravidade, meu
velho arqui-inimigo! Como quer terminar bem este dia, que tio mau e
carregado comegou!

E ele quer terminar. Ja vem o anoitecer: vem a cavalo sobre o mar, o
Stimo cavaleirol Como balanceia, o bem-aventurado que retorna ao lar, em
sua purpurea sela!

O céu olha com clareza, o mundo jaz profundo: 6 vés todos, singulares
que a mim viestes, bem vale a pena viver comigo!”

Assim falou Zaratustra. E novamente chegaram da caverna os risos e
gritos dos homens superiores; entdo ele recomegou:

“Eles estao mordendo, minha isca faz efeito, também recua diante deles o
seu inimigo, o espirito de gravidade. Jd aprendem a rir de si mesmos: serd
que ouco bem?

Meu alimento para homens faz efeito, minhas maximas de sabor e vigor:
e, em verdade, nio os alimentei com plantas que enchem de ar! Mas sim
racdo de guerreiros, ra¢io de conquistadores: novos apetites despertei.

Ha novas esperancas em seus bracos e pernas, seus coragdes se estiram.
Eles acham novas palavras, logo seu espirito vai respirar petulancia.

E certo que tal nutrigio pode nio ser boa para criangas, nem para
langorosas mulherezinhas novas e velhas. Suas entranhas sio convencidas de




outra maneira; nao sou seu médico e mestre.

O nojo se retira desses homens superiores: muito bem! esta ¢ minha
vitéria. Em meu reino se tornam mais seguros, todo pudor imbecil vai
embora, eles se desafogam.

Eles desafogam seus coracdes, bons momentos lhes retornam, eles
festejam e ruminam de novo — ficam agradecidos.

Tomo isso como o melhor sinal: eles ficam agradecidos. Nao tardard
muito e inventardo festas, e erguerdo monumentos a suas velhas alegrias.

Sao convalescentes!” Assim falou Zaratustra a seu coragao, alegre, e
olhou ao longe; e seus animais se acercaram dele, respeitando sua felicidade
e seu siléncio.




De repente, porém, assustaram-se os ouvidos de Zaratustra: a caverna,
até entdo cheia de ruidos e risadas, ficou inteiramente silenciosa; — mas seu
nariz sentiu um agradavel odor de incenso, como de pinhas a queimar.

“Que sucede? Que fazem eles?”, perguntou a si mesmo e esgueirou-s
rumo a entrada, para poder observar seus héspedes e nao ser notado. Mas,
prodigio dos prodigios! o que ndo teve ele de enxergar com os proprios
olhos!

“Todos eles tornaram-se novamente devotos, eles rezam, estao loucos!”
— disse, extremamente admirado. E, de fato, todos aqueles homens
superiores, os dois reis, 0 papa aposentado, o feiticeiro mau, o mendigo
voluntdrio, o andarilho e sombra, o velho adivinho, o consciencioso do espirito
e o mais feio dos homens: todos estavam de joelhos, como criancas e
velhinhas crédulas, e rezavam em adoracio ao asno. E naquele instante o
mais feio dos homens se pds a gorgolejar e bufar, como se algo indizivel
quisesse dele sair; mas, quando ele finalmente conseguiu expressi-lo, eis que
era uma estranha ladainha devota, em louvor do incensado e adorado asno. E
essa ladainha soava assim:

Amém! Louvor, e gldria, e sabedoria, e acao de gracas, e honra, e forca
a0 nosso Deus, para todo o sempre!167

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.

Ele carrega nosso fardo, ele tomou a forma de servo, ele é paciente de
coracdo e jamais diz Nao; e quem ama seu Deus também o castiga.

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.

Ele nio fala: exceto para dizer sempre Sim ao mundo que criou: assim
glorifica seu mundo. E sua esperteza que nio fala: assim, raramente estd
errado.

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.

Sem dar na vista anda ele pelo mundo. Cinza é sua cor, na qual envolve
sua virtude. Se tem espirito, ele o esconde; todos creem em suas longas
orelhas.

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.

Que oculta sabedoria é essa, de ele possuir orelhas compridas e dizer
apenas Sim e jamais Nao? Nao criou ele o mundo a sua imagem, ou seja, o
mais estipido possivel?

— Mas a isso o asno respondeu “T-A”.

O retos e [()[”I()’S pouco te unporm O que para ]"l()h
homcns, é reto ou torto. Além do bem e do mal se acha teu reino. E
inocéncia tua nio saberes o que € inocéncia.

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.




Vé como ndo afastas ninguém, mendigos ou reis. Deixas que vdo a ti as
criancinhas, 168 e, quando os maus te querem seduzir, dizes singelamente “I-
A

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.

Amas as asnas e os figos frescos, nao desprezas os alimentos. Um cardo
te comicha o coragao quando tens fome. Nisso estd a sabedoria de um deus.

— Mas a isso o asno respondeu “I-A”.



A festa do asno

Nesse ponto da ladainha, porém, Zaratustra nio pdde mais controlar-se e
gritou ele mesmo “I-A”, ainda mais alto que o asno, e pulou para o meio de
seus héspedes enlouquecidos. “Mas o que fazeis, criaturas?”, exclamou ele,
fazendo os adoradores se erguerem do chao. “Ai de vos, se alguém mais vos
observasse além de Zaratustra:

Qualquer um julgaria que sois, com a vossa nova fé, os maiores
blasfemadores ou as mais tolas das velhinhas!

E tu, velho papa, como pode se harmoniz
adorares assim um asno, como se fosse De

“O Zaratustra”, respondeu o velho papa, “perdoa-me, mas em coisas de
Deus sou ainda mais ilustrado do que tu. E com todo o direito.

E melhor adorar Deus assim, nessa forma, do que em forma nenhuma!
Reflete sobre essa frase, excelso amigo, e logo verds que ela contém
sabedoria.

Aquele que disse ‘Deus ¢ um espirito’ — foi quem até hoje, na terra, deu
o maior passo, 0 maior salto para a descrenca: nio ¢ facil remediar essas
palavras nesta terra!

Meu velho coragio saltita e pula, pois ainda hd algo na terra para se
adorar. Perdoa isso, 6 Zaratustra, a um velho e devoto cora¢ao de papal —”

— “E w”, perguntou Zaratustra ao andarilho e sombra, “tu dizes e
acreditas ser um espirito livre? E participas dessa idolatria padresca?

Em verdade, ages pior aqui do que com tuas péssimas garotas morenas,
6 péssimo crente novo!”

“Péssimo realmente”, respondeu o andarilho e sombra, “tu tens razao:
mas que posso eu fazer? O velho Deus vive de novo, 6 Zaratustra, podes falar
O que quiseres.

O mais feio dos homens é o culpado de tudo: ele o ressuscitou. E, se ele
diz que certa vez o matou: morte, entre os deuses, ¢ apenas um
preconceito.”

— “E tu, velho feiticeiro ruim”, falou Zaratustra, “olha o que fizeste! Quem
acreditard mais em ti, nesses tempos livres, se acreditas em tais asneiras
divinas?

Foi uma estupidez o que fizeste; como pudeste, 6 homem sagaz, fazer tal
estupidez?”

“Tens razdo, 6 Zaratustra”, respondeu o feiticeiro sagaz, “foi uma
estupidez — e ja me pesou bastante.”

— “E tu também”, disse Zaratustra ao consciencioso do espirito, “pondera,
com o dedo junto ao nariz! Nada aqui te incomoda a consciéncia? Teu

ar contigo mesmo o fato de




espirito nio € limpo demais para essas rezas e o miasma desses rezadores?”

“Ha algo nisso”, disse o consciencioso, aproximando o dedo ao nariz, “ha
alguma coisa nesse espeticulo que até faz bem a minha consciéncia.

Talvez ndo me seja permitido crer em Deus; mas, certamente, nessa
forma Deus me parece mais digno de fé.

Deus deve ser eterno, conforme o testemunho dos mais devotos: quem
dispde de tanto tempo nio tem pressa. Da maneira mais lenta e mais
estipida possivel: assim alguém como ele pode ir longe.

E quem possui demasiado espirito bem pode se apaixonar pela estupidez
e a tolice. Pondera tu mesmo sobre isso, 6 Zaratustra!

Tu mesmo — na verdade, tu também poderias, por superabundincia e
sabedoria, tornar-te um asno.

Um sabio perfeito ndo toma de bom grado os caminhos mais tortos? A
evidéncia o demonstra, Zaratustra, a fua evidéncia!”

— “E t, finalmente”, disse Zaratustra, voltando-se para o mais feio dos
homens, que ainda se encontrava no chio e erguia a mao para o asno (dava-
lhe vinho para beber). “Fala o que fizeste, 6 indescritivel!

Tu me pareces transformado, teus olhos ardem, o manto do sublime
envolve tua feiura: que fizeste?

E entdo verdade o que eles disseram, que tu o ressuscitaste? Para qué? Ele
nao havia sido morto e liquidado com razao?

Tu mesmo pareces esperto: que fizeste? Por que voltaste atrds? Por que te
converteste? Fala, 6 indescritivel!”

“O Zaratustra”, respondeu o mais feio dos homens, “tu és um velhaco!

Se ele ainda vive ou tornou a viver ou estd completamente morto — qual
de nés dois sabe mais sobre isso?, eu te pergunto.

Mas uma coisa eu sei — e contigo mesmo aprendi uma vez, 6
Zaratustra: quem quer matar mais completamente, 7i.

‘Nao com a ira, mas com o riso ¢ que se mata’ — assim falaste um dia.
O Zaratustra, homem oculto, aniquilador sem ira, santo perigoso — és um
velhacol”




Entdo sucedeu que Zaratustra, espantado com essas respostas velhacas,
recuou de um salto até a entrada de sua caverna e, voltando-se para todos os
héospedes, gritou fortemente:

“Vés todos, 6 bufoes, 6 palhagos! Por que vos disfarcais e escondeis de
mim?

Como se agitou de prazer e maldade o corag¢do de cada um de vés,
porque enfim vos tornastes novamente como as criancinhas, ou seja, devotos,

— porque enfim fizestes novamente como as criangas, ou seja, rezastes,
juntastes as maos e dissestes ‘meu bom Deus’!

Mas agora deixai este quarto de criancas, minha prépria caverna, em que
toda criancice estd em casa. Vinde esfriar aqui fora a vossa quente
exuberancia de criancas e o tumulto de vossos coragoes!

Sem duvida: se nio vos tornardes como as criancinhas, nao entrareis
nesse reino dos céus. (E Zaratustra apontou com as maos para cima.)

Mas nés nao queremos entrar no reino dos céus: tornamo-nos homens —
assim, queremos o reino da terra.”




E de novo Zaratustra se pds a falar, O meus novos amigos”, disse, “6
singulares, homens superiores, como me agradais agora, —

— desde que vos tornastes novamente alegres! Em verdade, todos vos
desabrochastes: parece-me que flores como vés necessitam de novas festas,

— de um pequeno e ousado absurdo, algum oficio divino e festa asinina,
algum velho e alegre bufio-Zaratustra, um vendaval para varrer e clarear
vossas almas.

Nio esquegais esta noite e esta festa do asno, 6 homens superiores! Iso
inventastes aqui, isso eu tomo como um bom sinal — s6 convalescentes
inventam coisas assim!

E, se a celebrardes novamente, esta festa do asno, fazei-o por amor a
v6s, fazei-o por amor a mim! E em minbha memoria!”

Assim falou Zaratustra.



O canto ébrio169

Nesse meio-tempo, um apés o outro haviam saido, ao encontro do ar
livre e da fria noite pensativa; mas o proprio Zaratustra conduziu o mais feio
dos homens pela mao, para mostrar-lhe seu mundo noturno, a grande lua
redonda e a prateada cachoeira proxima de sua caverna. Enfim pararam
juntos um do outro, todos pessoas velhas mas de cora¢iao consolado e valente,
e intimamente admirados por se sentirem tao bem nesta terra; a quietude da
noite, porém, avizinhava-se cada vez mais de seus cora¢oes. E novamente
pensou Zaratustra consigo: “Oh, como me agradam eles agora, esses homens
superiores!” — mas nada falou, pois respeitava-lhes a felicidade e o siléncio.

Mas entao sucedeu a coisa mais espantosa daquele dia longo e espantoso:
o mais feio dos homens comeg¢ou mais uma vez e pela ultima vez a
gorgolejar e bufar, e, quando conseguiu se expressar, eis que uma pergunta
redonda e limpa lhe saltou da boca, uma pergunta boa, clara e profunda, que
fez agitar-se no peito o coragao de cada um que o escutava.

“Vés todos, meus amigos”, disse o mais feio dos homens, “que vos parece?
Por causa desse dia — estou contente, pela primeira vez, de ter vivido a vida
inteira.

E proclamar apenas isso nio me basta. Vale a pena viver na terra: um
$6 dia, uma s6 festa com Zaratustra me ensinou a amar a terra.

‘Foi isso — a vida?, direi 2 morte. ‘Muito bem! Mais uma vez!’

Meus amigos, que vos parece? Nao direis a morte, como eu: ‘Foi isso —
a vida? Por causa de Zaratustra, muito bem! Mais uma vez!’?” — —

Assim falou o mais feio dos homens; mas nio faltava muito para a meia-
noite. E 0 que pensais que sucedeu naquele instante? Tao logo os homens
superiores ouviram essa pergunta, tomaram consciéncia de sua transformag¢ao
e recuperagao, e de quem a havia proporcionado a eles; entao lancaram-se
a Zaratustra, agradecendo, afagando, rendendo homenagem, beijando-lhe as
maos, cada qual a sua maneira prépria: de modo que alguns riam e outros
choravam. Mas o velho adivinho dangava de prazer; e, ainda que ele
estivesse cheio de vinho doce, como acreditam alguns narradores, € certo que
estava ainda mais cheio de doce vida e havia declinado de todo cansaco. Ha
também os que contam que até mesmo o asno dangou nessa ocasido: pois
nio teria sido em vao que o mais feio dos homens lhe havia dado vinho para
beber. Seja como tenha sido, tenha ou niao dan¢ado o asno nessa noite, o fato
¢ que entdo ocorreram prodigios maiores e mais raros do que uma danca de
asno. Em suma, como diz a midxima de Zaratustra: “Que importa?




Quando aconteceu isso com o mais feio dos homens, Zaratustra estava ali,
em pé, e semelhava um bébado: tinha o olhar apagado, sua lingua
balbuciava, suas pernas fraquejavam. E quem poderia imaginar que
pensamentos lhe andavam entio na alma? Mas visivelmente seu espirito o
deixava, voava a frente, pairava longe, achava-se, por assim dizer, “em
elevado cume”, como esta escrito, “entre dois mares,

— vagando entre passado e futuro como pesada nuvem”. Mas lentamente,
enquanto os homens superiores 0 mantinham nos bracos, volveu um pouco a
si e rechacou com as maos o ajuntamento de héspedes reverentes e
preocupados; porém nada falou. Mas repentinamente voltou a cabeca, pois
parecia escutar algo: entao levou o dedo aos libios e disse: “Vinde!".

E imediatamente houve siléncio e quietude ao redor; mas da profundeza
emergiu lentamente o som de um sino. Zaratustra ouviu com atencio, e
assim também os homens superiores; mas entao levou novamente o dedo aos
labios e disse outra vez: “Vinde! Vinde! E quase meia-noite/’” — e sua voz
estava mudada. Mas ele nao se movia do lugar: houve ainda maior siléncio e
quietude, e todos ouviam com aten¢do, também o asno e os ilustres animais
de Zaratustra, a dguia e a serpente, assim como a caverna de Zaratust
grande lua fria e a noite mesma. Mas Zaratustra levou a mao aos ldbios pela
terceira vez e falou:

“Vinde! Vinde! Vamos caminbar agora! E chegada a bora: vamos
caminbar dentro da noitel”




3.

“O homens superiores, é quase meia-noite: quero vos dizer algo no
ouvido, tal como este velho sino me diz, —

— do modo secreto, afivel e terrivel como me fala este sino da meia-
noite, que viveu mais coisas do que qualquer homem:

— que ja contou as dores e batidas de coragao de vossos pais — ah! ah!
como suspiral como ri em sonho! a velha, profunda, profunda meia-noite!

Silénciol Silénciol Ouvem-se coisas que ndo podem se manifestar durante
ia; mas agora, no ar frio, e, quando todo o ruido de vossos coracoes
também se aquietou, —

— agora fala, agora se faz ouvir, agora se introduz em noturnas almas
insones: ah! ah! como suspira! como ri em sonho! a velha, profunda, profunda
meia-noite!

— ndo ouves como fala contigo de modo secreto, afivel e terrivel, a
velha, profunda, profunda meia-noite?

O homem, presta atengdo!




4.

Ai de mim! Para onde foi o tempo? Nao cai em pocos profundos? O
mundo dorme —

Ah! Ah! O cio uiva, a lua brilha. Preferiria morrer, morrer, a vos dizer o
que estd pensando meu cora¢iao de meia-noite.

Agora ja morri. Acabou-se. Aranha, que teces em volta de mim? Queres
sangue? Ah! Ah! O orvalho cai, a hora chega —

— a hora em que sinto frio e estremeco, que pergunta, pergunta e
pergunta: ‘Quem tem corac¢ao bastante para isso?

— quem deverd ser o senhor da terra? Quem dird: assim deveis correr,
grandes e pequenos rios!?’

— a hora se aproxima: 6 homem, homem superior, presta atencaol esta
fala é para ouvidos finos, para os ouvidos teus — o que diz a profunda meia-
noite?



Sou transportado, minha alma danga. O trabalho do dia! O trabalho do
dia! Quem devera ser o senhor da terra?

A lua esta fria, o vento cala. Ah! Ah! Ja voastes alto o bastante? Dancastes:
mas pernas nio sAo asas.

O bons dangarinos, agora todo o prazer se foi, o vinho se tornou borra,
toda taga ficou quebradica, os timulos gaguejam.

Nio voastes alto o bastante: agora os tdmulos balbuciam: ‘Salvai os
mortos! Por que € tao longa a noite? A lua nao nos embriaga

O homens superiores, salvai os timulos, despertai os caddveres! Ah, o
que escava ainda o verme? Aproxima-se, aproxima-se a hora, —

— estrondeia o sino, range ainda o corag¢do, escava ainda o verme da
madeira, o verme do coracao. Ah! Ah! O mundo é profundo!




Doce lira! Doce liral Amo o teu som, o teu ébrio som de ral — ha quanto
tempo, de que distincia me vem teu som, de muito longe, dos lagos do amor!

O velho sino, doce lira! Toda dor dilacerou-te o coracio, dor de pai, dor
dos pais, dos ancestrais; tua fala se fez madura, —

— madura como dourado outono e tarde, como meu cora¢io eremita —
agora tu falas: o préprio mundo se fez maduro, as uvas amarelecem,

— agora ele quer morrer, morrer de felicidade. O homens superiores,
nao sentis o cheiro? Quietamente sobe um aroma,

— um perfume e aroma de eternidade, um réseo-abencoado, castanho
vinho-ouro de velha felicidade,

de ébria, agonizante felicidade de meia-noite, que canta: o mundo é
profundo, mais profitndo do que pensava o dia!



Deixa-me! Deixa-me! Sou puro demais para ti. Nao me toques! Meu
mundo n3o se tornou perfeito nesse instante?

Minha pele é pura demais para tuas maos. Deixa-me, 6 estipido,
sombrio e grosseiro dia! A meia-noite nio ¢ mais clara?

Os mais puros devem ser senhores da terra, os mais ignorados, mais
fortes, as almas de meia-noite, que sdo mais claras e mais profundas que
qualquer dia.

O dia, tateias 2 minha procura? Tenteias a minha felicidade? Parego-te
rico, solitirio, uma caverna de tesouros, uma camara de ouro?

O mundo, queres a mim? Pare¢o-te mundanc? Espiritual? Divino? Mas, 6
dia e mundo, sois demasiado rudes, —

— procurai ter maos ma: , apanhar uma mais profunda
felicidade, mais profunda infelicidade, apanhar algum deus, nio a mim:

— minha infelicidade, minha felicidade é mais profunda, 6 dia singular,
porém ndo sou um deus, nem um inferno de deus: profiunda é sua dor.




8.

A dor de Deus é mais profunda, 6 mundo singular! Procura apanhar a dor
de Deus, nio a minha! Que sou ew? Uma doce e bébada lira, —

uma lira de meia-noite, um sino-ra, que ninguém compreende, mas que
tem de falar para surdos, 6 homens superiores! Pois nao me compreendeis!

Acabou! Acabou! O juventude! O meio-dia! O tarde! Agora veio o
entardecer, e a noite e a meia-noite — o cao uiva, o vento:

— o vento ndo é um cao? Ele gane, ladra, uiva. Ah! Ah, como ela suspira!
Como ela ri, como estertora e arqueja a meia-noite!

Como fala sobriamente agora, essa poetisa ébrial Serd que afogou no
vinho sua embriaguez? ficou sobrealerta? pds-se a ruminar?

— rumina em sonho a sua dor, a velha, profunda meia-noite; e mais
ainda o seu prazer. Pois o prazer, mesmo se ¢ profunda a dor: o prazeré
mais profindo ainda que o pesar.



9.

O videira! Por que me louvas? Eu te cortei! Eu sou cruel, tu sangras —:
que quer dizer teu elogio de minha ébria crueldade?

‘Aquilo que se tornou perfeito, tudo que é maduro — quer morrer!’, dizes
tu. Abengoada seja a tesoura do vinhateiro! Mas tudo que é imaturo quer
viver: ai!

A dor diz: ‘Passa! Vai embora, 6 dor!’. Mas tudo que € imaturo quer viver,
para se tornar maduro, contente e desejoso,

— desejoso do que € mais distante, mais elevado, mais claro. ‘Quero
herdeiros’, assim fala tudo que sofre, ‘quero filhos, nio quero a mim’, —

Mas o prazer ndo quer herdeiros, nao quer filhos — o prazer quer a si
mesmo, quer eternidade, quer retorno, quer tudo eternamente igual a si
mesmo.

A dor diz: ‘Quebra, sangra, corac¢iol Caminha, perna! Voa, asa! Para a
frente, para o alto, dor!’. Muito bem! Vamos! O meu velho coragio: a dor diz:
‘Passa!.



10.

O homens superiores, que vos parece? Sou um adivinho? Um sonhador?
Um bébado? Um intérprete de sonhos? Um sino de meia-noite?

Uma gota de orvalho? Perfume e vapor de eternidade? Nao ouvis? Nao
sentis 0 aroma? Meu mundo se tornou perfeito nesse instante, meia-noite é
também meio-dia, —

A dor também € um prazer, a maldi¢io também é uma béncao, a noite
também é um sol — ide embora, ou aprendereis: um sibio também é um
tolo.

Dissestes alguma vez Sim a um s6 prazer? Oh, meus amigos, entao
dissestes também Sim a fodo sofrimento. Todas as coisas sao encadeadas,
emaranhadas, enamoradas, —

— ¢, se um dia quisestes duas vezes o que houve uma vez, se algum dia
dissestes ‘tu me agradas, felicidade! Vem, instante!’, entdo quisestes que fudo
voltasse!

— Tudo de novo, tudo eternamente, tudo encadeado, emaranhado,
enamorado, oh, assim amais vés o mundo, —

— Vs, eternos, 0 amais eternamente e a todo tempo: e também a dor
dizeis: Passa, mas retorna! Pois todo prazer quer — eternidade!




11.

Todo prazer quer a eternidade de todas as coisas, quer mel, quer borra,
quer a bébada meia-noite, quer timulos, quer consolo de lagrimas nos
timulos, quer crepusculos de ouro —

— o que ndo quer o prazer? ele ¢ mais sequioso, afetuoso, faminto,
misterioso e terrivel do que toda dor, ele quer a si, ele morde a si, nele
peleja a vontade do anel, 170 —

— ele quer amor, quer 6dio, é riquissimo, presenteia, joga fora, suplica
que o recebam, é grato a quem o recebe, bem gostaria de ser odiado, —

— 3o rico é o prazer, que tem sede de dor, de inferno, de 6dio, de
ultraje, de aleijao, de mundo — pois esse mundo, oh, bem o conheceis!

O homens superiores, por vés anseia o prazer, o indomdvel, o bem-
aventurado — por vossa dor, 6 malogrados! Por malogrados anseia todo
eterno prazer.

Pois todo prazer quer a si mesmo, e por isso quer também pesar! Oh,
felicidade, oh, dor! Quebra, coragao! O homens superiores, aprendei: o
prazer quer eternidade,

— o prazer quer a eternidade de todas as coisas, quer profunda,
profinda eternidade!



12.

Aprendestes o meu canto? Adivinhastes o que ele quer dizer? Muito bem!
Vamos! O homens superiores, cantai agora minha cangio de roda!

Cantai agora vés mesmos o canto cujo nome ¢ ‘Outra vez’, cujo sentido é
‘por toda a eternidade’, cantai, 6 homens superiores, a cancao de roda de
Zaratustra!

O homem, presta aten¢do/171

Que diz a meia-noile profiunda?

‘Eu dormia, eu dormia —,

De um sonho profindo acordei: —

O mundo é profindo,

Mais profundo do que pensava o dia!
Profunda é sua dor—,

O prazer — mais profundo ainda que o pesar:
Adordiz: Passa!

Mas todo prazer quer eternidade —,

— quer profinda, profunda eternidade!”



O sinal

Na manhi apds essa noite, porém, Zaratustra saltou de seu leito, cingiu
0s lombos172 e deixou sua caverna, ardente e forte como o sol matinal que
surge por trds de escuras montanhas.

“O grande astro”, falou ele, como outrora havia falado, “6 profundo olho
da felicidade, que seria de toda a tua felicidade, se nio tivesses aqueles que
iluminas?

E se eles continuassem em seus aposentos quando ja estivesses acordado
e surgisses, brindando e distribuindo: como se irritaria entdo teu orgulhoso
pudor!

Muito bem! Eles ainda dormem, esses homens superiores, enquanto e
estou acordado: ndo sdo esses os meus companheiros certos! Nao é por eles
que aguardo em minhas montanhas.

Para meu trabalho quero ir agora, para meu dia: mas eles nio
compreendem os sinais de minha manhi, o meu passo — nao ¢ um toque de
despertar para eles.

Ainda dormem na minha caverna, seus sonhos ainda bebem de minhas
bébadas cangoes.173 — O ouvido que atenta para mim, o ouvido obediente
falta entre os seus 6rgaos.”

— Isso falou Zaratustra ao seu cora¢ao, quando o sol nascia: entao olhou
indagadoramente para cima, pois ouviu o agudo grito de sua dguia. “Muito
bem!”, exclamou, “assim me agrada e me convém. Meus animais estio
acordados, pois eu estou acordado.

Minha dguia estd acordada e, como eu, presta homenagem ao sol. Suas
garras de dguia se estendem para a nova luz. Sois meus animais certos; eu
VOs amo.

Mas ainda me faltam meus homens certos!” —

Assim falou Zaratustra; mas entdo ocorreu que de sabito ele foi rodeado
por imenso nimero de pdssaros a enxamear e revolutear — e o zumbido de
tantas asas e o atropelo sobre sua cabeca eram tao grandes que ele fechou os
olhos. Em verdade, era como se uma nuvem caisse sobre ele, uma nuvem de
flechas a se derramar sobre um novo inimigo. Mas eis que essa era uma
nuvem de amor, que cafa sobre um novo amigo.

“Que acontece comigo?”, pensou Zaratustra em seu corac¢ao espantado, e
sentou-se lentamente na grande pedra que ficava junto a saida da caverna.
Porém, quando movia as maos ao redor, e acima e abaixo de si, defendendo-
se dos pdssaros suaves, eis que uma coisa ainda mais estranha lhe sucedeu:
inadvertidamente tocou numa crina espessa € quente; a0 MesMo tempo, um
rugido ressoou a sua frente — um brando e demorado rugido de ledo.

“Chegou o sinal’, falou Zaratustra, e seu corac¢do se transformou. E, na




verdade, quando se fez claro a sua frente, um poderoso bicho amarelo se
achava deitado a seus pés e aconchegava a cabeca a seu joelho, e nao queria
dele se afastar, por amor, fazendo como o cio que torna a encontrar o velho
dono. As pombas, porém, nio eram menos zelosas em seu amor, e, cada
vez que uma delas deslizava sobre o focinho do ledo, este sacudia a cabeca e
ria, admirado.

Vendo tudo isso, Zaratustra falou apenas estas palavras: “Meus filhos estdo
proximos, meus filbos” — depois emudeceu inteiramente. Mas seu cora¢iao
estava aliviado, e de seus olhos gotejavam lagrimas, que caiam sobre suas
maos. E ndo atentou mais para nenhuma coisa, ali ficou sentado, imével, sem
afastar os animais. E as pombas revoavam, pousavam em seus ombros,
afagavam seus cabelos brancos e niao se cansavam de mostrar ternura e
jubilo. Ja o forte ledo lambia as ligrimas que cafam sobre as maos de
Zaratustra, e rugia e rosnava timidamente. Assim se comportavam esses
animais. —

Tudo isso durou muito tempo, ou pouco tempo: pois, a bem dizer, nio
existe lempo para essas coisas —. Nesse interim, porém, os homens
superiores haviam despertado na caverna de Zaratustra e se ordenavam num
cortejo, para ir ao encontro de Zaratustra e oferecer-lhe a sauda¢io matinal:
pois haviam percebido, ao despertar, que ele nio se achava entre eles. Mas,
quando alcangaram a porta da caverna, antecedidos pelo ruido de seus
passos, eis que o ledo teve um enorme sobressalto, repentinamente deu as
costas a Zaratustra e langou-se na dire¢ao da caverna, rugindo selvagemente.
Escutando seu rugido, os homens superiores deram um grito, como se
tivessem uma s6 boca, retrocederam correndo e desapareceram num piscar
de olhos.

Jd o proprio Zaratustra, aturdido e alheio como estava, levantou-se, olhou
ao redor, em pé e espantado, interrogou seu coragao, refletiu e percebeu que
estava sO. “Mas o que ouvi?”, falou enfim, bem devagar, “que me aconteceu
agora?”

E logo lhe voltou a lembranga, e num relance compreendeu tudo o que
sucedera entre aquele ontem e esse hoje. “Aqui estd a pedra”, falou, cofiando
a barba, “a pedra em que eu estava sentado ontem de manha; e aqui se
acercou de mim o adivinho, e aqui ouvi pela primeira vez o grito que acabo
de ouvir, o grande grito de socorro.

O homens superiores, era a vossa necessidade que ontem de manhi me
profetizava aquele velho adivinho, —

— era a vossa necessidade que ele queria me conduzir e seduzir: ‘O
Zaratustra’, disse-me ele, ‘venho para te seduzir a teu derradeiro pecado’.

A meu derradeiro pecado?, exclamou Zaratustra e riu, furioso, de suas
proprias palavras: o gue me ficou reservado como meu derradeiro pecado?”

— E mais uma vez Zaratustra se ensimesmou, e sentou-se de novo na
grande pedra e refletiu. De repente, levantou-se num pulo —

“Compaixdo! Compaixdo pelo homem superior”’, exclamou, e seu rosto
se converteu em bronze. “Muito bem! Iso — teve seu tempol

Meu sofrimento e meu compadecimento — que importam? Desde quando




viso a felicidade? Fu viso a minha obra!

Muito bem! O ledo chegou, meus filhos estio proximos, Zaratustra
amadureceu, minha hora chegou: —

Esta é a minha manha, o meu dia raiou: sobe, entdo, sobe, 6 grande
meio-dial” — —

Assim falou Zaratustra, e deixou sua caverna, ardente e forte como o sol
matinal que surge por trds de escuras montanhas.



NOTAS

A tradugao foi feita com base na edi¢io de Karl Schlechta (Werke,
Frankfurt: Ullstein, 1979, v. 1D, sempre cotejada com a edi¢io de G. Colli e
M. Montinari (Kritische Studienausgabe, 2a ed. rev., Munique/Berlim: DTV/de
Gruyter, 1988, v. 4).

As versoes consultadas durante a elabora¢ao desta foram: uma em
portugu nada por Mirio da Silva (3a ed., Rio de Jane
Brasileira, 1983); uma espanhola, por Andrés Sanchez Pasc
Alianza, 2002, 5a reimpr.); uma italiana, por Sossio Giametta (62 ed., Mildo:
Rizzoli, 1996); duas francesas, uma assinada por Henri Albert (Paris: Mercure
de France, 1952), a outra, por Geneviéve Bianquis (Paris: Aubier, s. d., ed.
bilingue); trés em inglés, a primeira realizada por Walter Kaufmann (em 7he
portable Nietzsche, Nova York: Penguin, 1979 [1954]), a segunda, por R. J.
Hollingdale (Harmondsworth: Penguin, 1969 [1961)]), a terceira, por Graham
Parkes (Oxford University Press, 2005). Agradecimentos sio devidos a André
Luis Mota Itaparica e Bruno Delbecchi, que tiveram a gentileza de
providenciar algumas delas, ¢ a Wiebke Kannengiefier, do Instituto Goethe de
Salvador, pelo esclarecimento de varios trechos do original.

Cabe registrar que a atual edicdo da traducdo de Mario da Silva (a 14a,
de 2005) inclui, numa lista das obras de Nietzsche editadas em portugués, o
livro intitulado Minha irmd e eu, que € uma falsificacao notéria e grosseira,
redigida em inglés por um jornalista, por encomenda de um editor norte-
americano, e publicada em 1951.

Como nos outros volumes desta cole¢ao de obras de Nietzsche, estas
notas nao pretendem ser comentdrios ao texto, mas apenas elucidacoes de
referéncias, justificacdes para as escolhas do tradutor e explicacoes de alguns
termos originais. Para redigi-las, foram dteis o volume de variantes e notas de
Colli e Montinari (v. 14), as notas do espanhol Sidnchez Pascual e, sobretudo,
as “Explanatory notes” da tradu¢io de Graham Parkes. Mas as notas da
presente edi¢ao estio muito longe de serem exaustivas. Os leitores
interessados numa maior explicita¢io das referéncias devem recorrer aos trés
livros mencionados: nos dois ultimos, por exemplo, as notas ultrapassam o
nimero de quinhentas, e tampouco chegam a esgotar as alusoes e




peculiaridades.

As citacoes da Biblia sdo feitas, na maioria das vezes, conforme a
traducao de Joao Ferreira de Almeida (Brasilia: Sociedade Biblica do Brasil,
ed. revista e corrigida, 1969); mas também foram utilizadas a do Pontificio
Instituto Biblico de Roma (Sao Paulo: Paulinas, s. d.) e a chamada Biblia de
Jerusalém (Sao Paulo: Paulus, 1995, impr.).

Foram respeitadas nesta edicao as idiossincrasias da pontua¢io do autor,
seu uso bastante pessoal de travessoes, dois-pontos, exclamacoes etc., pois
elas estdo ligadas aos ritmos de sua prosa e a expressividade do texto.
Também algumas liberdades gramaticais, como verbos transitivos
empregados de modo intransitivo, foram conservadas; mas elas sio poucas.
Procurou-se resgatar na tradu¢dao, com maior ou menor sucesso, as criagoes
de vocdbulos, paronomadsias, aliteracdes etc.; mas nem todos esses jogos de
palavras sao indicados nas notas.

Outra questao que pede um comentirio inicial € a das maitsculas. Sabe-
se que todos os substantivos alemades, tanto os nomes proprios como os
substantivos comuns, sao grafados com inicial maitscula, de modo que,
quando no texto original aparece Gott, em portugués isso tanto pode significar
“Deus” como “deus”, segundo o contexto; mas hi momentos em que a
distingéo nao é simples. Assim também com Erde, que designa tanto a Terra,
o planeta, como “terra”, a substincia, a patria, localidade natal etc., ou com
Sonne, que equivale ao Sol, o astro, e também a “sol”, no sentido amplo ou
no figurado. O mesmo vale para alguns outros termos — e também
personagens — que aparecem no livro: se a inicial mindscula fosse a regra
nos substantivos alemaes, como sucede nas outras linguas europeias, eles
provavelmente seriam grafados com maidscula. Mas decidimos deixd-los em
mindsculas, igualados como no original, e confiar aos leitores, agora ja
informados desse problema, a decisiao de quais mereceriam o destaque (uma
excecdo, porém, sdo os substantivos evidentemente personalizados, como
“Lady Contingéncia”, na pagina 158).

(1) Esta primeira se¢io reproduz o aforismo 342 de A gaia ciéncia, com
uma unica altera¢@o: “o lago de sua patria”, em vez de “o lago de Urmi”;
mas aqui ele foi retraduzido, dai algumas pequenas mudancas no texto em
relacao a nossa traducdo do livro (Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001).
Quando foi publicado, em 1882, esse aforismo representava o final de A gaia
ciéncia, a dltima obra publicada antes do Zaratustra. Somente alguns anos
depois, quando ja havia escrito este, Nietzsche acrescentou a parte V a obra
anterior. O lago de Urmi foi o local de nascimento do Zaratustra histérico. Tal
como o personagem de Nietzsche, ele abandonou sua terra natal aos trinta
anos de idade e retirou-se para as montanhas por dez anos (periodo em que
redigiu o Zend-Avesta, como se acredita). Outros fundadores de religides que
iniciaram sua atividade espiritual aos trinta anos foram Buda e Jesus Cristo
(cf. Lucas, 3, 23). Sobre o nome desse protagonista, eis o que diz o préprio
Zaratustra’ € a forma auténtica, nao adulterada, do nome ‘Zoroastro’,
ou seja, uma palavra persa. Falo dos persas na pédgina 81 [cf. “o povo do
qual vem meu nome”, na pdgina 57, e nota correspondente]” (carta a Franz




Overbeck, 20 de maio de 1883, em Sdmitliche Briefe [Cartas completas],
Munique: DTV/de Gruyter, v. 6, 1986).

(2) “declinar”: no original, untergeben, que, assim como o verbo
portugués, pode ter significado fisico (ex.: o sol “se pde”, um navio “afunda”)
ou moral (um individuo ou um povo “decai”). As versoes consultadas
apresentam: “ter o meu ocaso”, bundirme en miocaso, tramonltare,
disparaiktre ainsique toi, me coucher (o tradutor usa dois verbos), décliner,
go down, idem, go under. Algumas linhas adiante aparece o substantivo desse
verbo, Untergang, “declinio”, que os tradutores consultados verteram por
“ocaso”, ocaso, tramonto, déclin, idem, began to go under, down-going,
going-under; sobre esse termo, cf. nota 85 em nossa traducao de A gaia
ciéncia (op. cit.). Ja o verbo com que tem inicio a se¢ao seguinte, “desceu”,
¢é traducao de stieg [...] abwdrts (“andou para baixo”, apenas no sentido
fisico).

(3) “um despertado™ ein Erwachter — “despertado” ou “desperto” é um
epiteto aplicado ao Buda; € o significado da raiz sinscrita de seu nome,
buddb-.

(4) Assim como o Ulisses de Homero e o Hipérion de Holderlin (que
muito influiu sobre Nietzsche), frequentemente Zaratustra fala para seu
coragao.

(5) “equilibrista™ Seiltinzer. O tradutor Mario da Silva prefere
“funambulo”; nenhum dos dois termos mantém o sabor e o sentido extra do
original, formado de Seil, “corda”, e Tidnzer, “dangarino”. A dan¢a tem papel
relevante no mundo de Zaratustra, como se verd adiante — e como ja foi
insinuado pelo velho santo, quando disse: “Nao caminha ele como um
dancarino?”.

(6) “super-homem”: Ubermensch, formado da preposi¢io ziber, “acima
de” ou “além de”, e do substantivo Mensch, “ser humano”. Muito ja se falou
sobre a dificuldade de traduzir esse famoso termo nietzscheano e a
insuficiéncia da tradugao costumeira, aqui adotada. Em sua versdo de trechos
de Assim falou Zaratustra, no volume da Cole¢iao Os Pensadores dedicado a
Nietzsche (2a ed., Sao Paulo: Abril, 1978), o poeta, professor e tradutor
Rubens Rodrigues Torres Filho oferece a alternativa “além-do-homem”,
acompanhada de uma erudita nota sobre a questao. Mas esse neologismo,
diferentemente do original alemao e assim como outra op¢ao que ele
descarta, “sobre-homem”, parece-nos muito artificial para uma obra que é
também — alguns diriam: sobretudo — literdria. Além disso, nele se perde a
relagao com o corriqueiro adjetivo sibermenschlich, “sobre-humano”. Por isso
nos atemos ao tradicional “super-homem”, sem relevar suas deficiéncias. O
termo sempre foi 0 mais comumente usado para o conceito nietzscheano em
lingua portuguesa, embora o primeiro divulgador de Nietzsche no Brasil, o
jornalista e critico Jodo Ribeiro, empregasse “sobre-homem” (talvez
influenciado pela versao francesa, surbomme). Ja em 1916 ele é mencionado
numa saborosa passagem do romance Vida e morte de M. J. Gonzaga de Sd,
de Lima Barreto, em que um personagem se refere maldosamente a outro
como “Um super-homem!”, ao que um de seus interlocutores pergunta: “Que




diabo chamam vocés super-homem?”, e obtém a resposta: “Um cidadio que
fica além do bem e do mal — é simples” (esse didlogo esti no capitulo IX).
Mais recentemente, o termo achou guarida no Diciondrio eletronico Houaiss
da lingua portuguesa (Rio de Janeiro: Objetiva, 2002), que assim o define, de
maneira ndo o simples: “no nietzschianismo, cada um dos individuos que
um dia serdo capazes de desenvolver plenamente a condicao humana,
criando novos valores e sentidos para a realidade, e afirmando intensamente a
vida, a despeito do inevitavel sofrimento que a cerca”. Por fim, registremos o
que dizem as versoes do Zaratustra que consultamos: “super-homem”,
superbombre, superuomo, Surbumain, idem, overman, Superman,
Overbuman; cf. também nota 31 de Ecce homo (Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 1995) e nota 48 de A gaia ciéncia (op. cit.). Acrescentemos, ainda,
que a primeira apari¢io do termo Ubermensch na literatura alema ocorre,
segundo o tradutor Henri Albert, no primeiro ato do Fausto de Goethe, na
cena em que surge o Espirito da Terra (verso 509).

(7) Alusao a dois ditos de Heraclito: “O mais belo dos macacos é feio, se
comparado a raga dos homens” ¢ “O mais sibio dos homens parece, em
relacao a divindade, macaco em sabedoria, em beleza e em tudo o mais”
(fragmentos 82 e 83 na edi¢do Diels-Kranz).

(8) “uma passagem e um declinio” ein Ubergang und ein Untergang —
o substantivo Gang é como que modulado pelos prefixos ziber-, “por sobre,
para além”, e unter-, “para baixo”, dando origem a esses outros dois, que sao
termos usuais; cf. nota sobre “declinio”, acima. Na frase seguinte, “quem
declina” é traducdo de Untergebende, gertindio substantivado de untergeben,
e “os que passam” € uma versdo literal de die Hiniibergebenden, feito com
o gerindio do verbo geben, “ir, andar”, mais a preposicao hiniiber, “daqui
para 14", que jd apareceu no inicio desta se¢do: “um perigoso para-la”.

(9) “perecer”: zu Grunde geben, literalmente “ir ao fundo, para o chao”,
ou seja, sucumbir, perecer.

(10) Inversao do que diz sio Paulo numa epistola: “Porque o Senhor
corrige o que ama, e acoita a qualquer que recebe por filho” (Hebreus, 12,
6). Poucas linhas adiante, hd a reminiscéncia de uma frase dita por Napoledo
Bonaparte, encontrada nas anotagdes de Nietzsche: “O coragao faz parte das
entranhas” (KSA [Kritische Studienausgabel, v. 10, 3 [1] 130).

(1D “cultura™ Bildung, que também pode ser entendido como
“formac@o, educa¢ao”; estard no titulo de uma sec¢do da terceira parte do
livro, “Do pais da cultura”.

(12) “manso”: zabhm — alguns tradutores, julgando estranho o adjetivo
nesse caso, buscaram alternativas: “esgotado”, manso, addomesticato, stérile,
avare, domesticated, weak, poor from cultivation.

(13) “primeiro discurso” (ou primeira fala): erste Rede — do verbo
reden, “falar”; “prologo™ Vorrede, formado de Rede e do prefixo vor-,
equivalente a “pre-" ou “pro-” em portugués.

(14) Esta famosa cena inspirou-se em episodios da infincia de Nietzsche,
conforme as reminiscéncias de sua irma. Um equilibrista costumava se
apresentar no centro da cidadezinha de Naumburg, onde eles viviam, e




perfazer esse mesmo ato de atravessar uma corda entre duas torres. E ele
tinha um parceiro que lhe vinha ao encontro, do outro lado, e sobre ele
pulava, mas sem fazer com que caisse — algo dificil de imaginar, sem
divida (cf. Julian Young, Friedrich Nietzsche: A philosophical biography,
Cambridge University Press, 2010, pp. 368 e 607).

(15) Cf. Mateus, 4, 19, em que Jesus Cristo vé dois irmaos que pescam no
lago da Galileia e diz: “Vinde comigo, e eu vos farei pescadores de homens”.

(16) “que subitamente vé terra”: uma anota¢ao dos chamados “fragmentos
péstumos” diz: “Descobri uma nova terra dentro do ser humano/ onde a alma
transborda” (KSA, v. 10, secao 4 [234)).

(17) Cf. Bxodo, 32, 19, em que Moisés, enfurecido, quebra as tibuas da
Lei.

(18) Cf. Mateus, 9, 37: “A seara é realmente grande, mas poucos os
ceifeiros”

(19) “eremitas”™ Einsiedler, “eremitas a dois™: Zweisiedler; este segundo
termo foi cunhado por Nietzsche, meramente substituindo ein, “um”, por
is”; as versoes consultadas oferecem: “vivem solitdrios ou em solidao
eremitas solitdrios o en parejas; aisolitari e aisolitaria due; aux
solitaires ou a ceux quisont deux dans la solitude; a ceux qui se sont retirés
seuls ou a deux dans la solitude; lonesome, twosome; lone bermits, hermits in
pairs; solitaries, dualitaries. Mais adiante, na se¢ao “Do novo idolo”,
aparecerd Einsame und Zweisame, que traduziremos por “solitirios e
sozinhos a dois”.

(20) Segundo informa o tradutor Graham Parkes, baseado no historiador
Friedrich von Hellwald, autor de Historia da civilizagdo em seu
desenvolvimento natural, de 1874 (fonte dos conhecimentos de Nietzsche
sobre o Zaratustra historico), o nome “Zaratustra” significava originalmente
“aquele que possui bravos camelos”, sendo questiondvel o sentido de “estrela
dourada”, que antes lhe atribufam. Poucas linhas adiante, a frase “Subir a altos
montes, a fim de tentar o tentador” alude a Mateus, 4, 8-10, em que o
Demonio leva Jesus a um “monte altissimo” e o tenta, oferecendo-lhe todos os
reinos do mundo.

(21) Cf. Apocalipse, 12, 9, em que aparece “o grande dragao, a serpente
antiga”. No pardgrafo seguinte, “Nao-fards” € traducio de Du sollst, que
literalmente se traduziria por “Tu deves”; mas € preciso levar em conta que
virios dos Dez Mandamentos tém inicio com essa formula: Du sollst nicht
t6ten, “Nao mataras”, Du sollst nicht ebebrechen, “Nio cometerds adultério”,
Du sollst nicht steblen, “Nio roubarids”, de modo que o seu equivalente, em
linguagem biblica, seria “Nao fards” — o que também ¢é justificado pela
orag¢do seguinte, uma adversativa: “Mas o espirito do leao diz: ‘Eu quero’ [Ich
will, que também pode significar “Eu farei”]”. No outro pardgrafo, “animal de
escamas” é também uma referéncia biblica: escamas fazem parte do Leviata,
em Jo, 41, 15.

(22) A expressao “Assim falou Zaratustra” €, provavelmente, ressonincia
daquela encontrada em muitos dos sermoes de Buda: “Assim falou o Sublime”;
também as palavras “meus irmaos” ou “6 irmaos” aparecem com frequéncia




nas escrituras budistas. “A Vaca Malhada” (die bunte Kub, em alemao) é
tradu¢io do nome de uma cidade que o Buda teria visitado em suas
andangas. Mas hi quem a relacione a uma passagem de Platio em que o
mesmo adjetivo € usado para descrever pejorativamente a polis democratica
(Repiiblica, 558¢).

A versdo Assim falava Zaratustra, encontrada em algumas edicoes desta
obra em portugués, baseia-se na suposicio equivocada de que o passado
simples do verbo alemio (sprach, no caso) corresponderia ao imperfeito do
verbo portugués, porque tem a denominacio de Imperfekt na gramatica
alema e pelo fato de o passado composto ser geralmente traduzido pelo
nosso perfeito. Mas ndo existe essa correspondéncia; a escolha de um ou
outro tempo verbal, na tradu¢iao para uma lingua que dispde dos dois,
depende do contexto em que surge o verbo e do registro da linguagem (o
passado simples alemao é mais frequente na linguagem literdria do que na
coloquial).

(23) As trés dltimas indagacdes se referem, claramente, a alguns dos Dez
Mandamentos; cf. Fxodo, 20, 14-17. Poucas linhas adiante, “obediéncia 2
autoridade” e “leva suas ovelhas ao prado mais verde” remetem a passagens
da Epistola aos Romanos (13, 1) e dos Salmos (23, 1-2), enquanto “Bem-
aventurados etc.” € citacao de Mateus, 5, 3.

(24) “trasmundanos”: Hinterweltler — nas versoes consultadas:
“trasmundanos”, idem em espanhol, coloro che abitano un mondo dietro il
mondo, visionnaires [também usa hallucinés] de l'au-dela, visionnaires de
lau-dela, afierwordly, aflerworldsmen, believers in a world bebind. Em sua
ja mencionada versao de trechos do Zaratustra, na Cole¢ao Os Pensadores,
Rubens Rodrigues Torres Filho prefere “ultramundanos” — que € sindbnimo do
termo aqui empregado, assim como “ultramontano” equivale a “trasmontano”
— e chama a atenc¢@io, numa nota, para a ascendéncia grega do conceito,
pois os trasmundanos sao os metafisicos (de meta, “atrds de”, e physis,
“natureza™). Ele também recorda a semelhanca fonética entre Hinterweltler e
Hinterwdldler, “os que vivem atrds ou no fundo da floresta”, ou seja,
individuos risticos e alheios ao mundo.

(25) A expressao idiomatica mit dem Kopfdurch die Wand wollen,
literalmente “querer passar com a cabeca pela parede”, significa “querer
fazer o impossivel”. Na frase seguinte, “desumanado mundo inumano” é
traducao de entmenschte unmenschliche Welt.

(26) “um corpo superior”: ein hoherer Leib. O adjetivo €, propriamente, o
comparativo de hoch, “alto, elevado”; mantemos a traducio ja adotada em
outras versoes que fizemos de obras de Nietzsche — como no capitulo de
Humano, demasiado humano (Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000)
intitulado “Sinais de cultura superior e inferior” — e chamamos a aten¢io
para o seu sentido literal. Essa palavra é frequente em Assim falou
Zaratustra, em especial no capitulo “Do homem superior”, na parte IV. As
versoes em linguas latinas também empregam “superior” no titulo desse
capitulo e aqui nesse ponto, com exce¢do da italiana, que usa uomo
superiore mas, curiosamente, cornpo migliore. As de lingua inglesa recorrem a




higher body e bigher man, mas a mais recente, de G. Parkes, utiliza higher
body e superior buman.

(27) “trasmundos”™: Hinterwelten, “os mundos atrds ou além”, sio,
naturalmente, objeto da crenca dos “trasmundanos”; “gotas de sangue
redentoras” alude a uma passagem da Primeira Epistola de Pedro, 1, 18-19; e
“coisa em si”, a célebre no¢ao kantiana da Ding an sich, elaborada na Critica
da razdo pura.

(28) “quadrado™ rechtwinklig, que significa “de angulos retos”. Como o
adjetivo nao é geralmente usado nesse sentido em alemao, Nietzsche deve té-
lo tomado dos gregos; possivelmente de Aristoteles, que afirma, na Retorica:
“dizer que um homem bom € quadrado [tetragonon] ¢ uma metafora, pois
tanto 0 homem como o quadrado sio completos e perfeitos” (1411b, 26-27).
As versoes consultadas oferecem: “quadrado”, cuadrado, squadrato, carré
de la téte a la base, batia I équerre, perpendicular, square-built, four-
square. Essa palavra tornara a surgir mais adiante, na se¢ao “Dos filhos e do
matrimonio”.

(29) “sentido™: Sinn — o termo alemao admite varios “sentidos” ou
nuances de SCﬂtid()S, € numa prosa p(X}tiCil e exortativa como essa torna-se
mais dificil circunscrevé-los do que numa prosa discursiva ou reflexiva; as
traducoes consultadas recorrem a: “sentidos”, sentido, senso, les sens,
lintelligence, sense, idem, senses [no plural, em inglés, significa antes “juizo”
que “sentidos”]. Na mesma frase, tampouco o verbo erkennen — em “o
espirito conhece” (der Geist erkennt) — tem significado realmente
inequivoco, como atestam as outras versoes, que dizem: “conhece”, conoce,
conosce, reconnait, idem, knows, perceives, knows. No paragrafo seguinte,
“Si-mesmo” traduz Selbst, que equivale a self, em inglés.

(30) “petulante™: iibermiitig, que pode ter outros sentidos, como se
percebe nas versoes consultadas: “temerdria”, altanera, superba,
impétueuse, présomptueuse, prankish [travessal, arrogant, exuberant; o
mesmo se dird de “maldade”, também nessa frase: o substantivo original,
Bosheit, tem as seguintes versoes nos tradutores consultados: “malvadeza”,
maldad, cattiveria, méchanceté, idem, sarcasm, wickedness, idem.

(31) “percebe”: eriit — o verbo erraten, em geral traduzido por
“adivinhar”, admite alguns outros significados, como se nota pelas versoes
consultadas: “adivinha”, adivina, sa scoprire, dévine, idem, detects, divines,
idem.

(32) “vacas”: versao literal de Kiibe; mas cabe registrar que o sentido
pejorativo dessa palavra, em alemio, nio corresponde aquele que temos em
portugués, de mulher “ficil”; ela designa, isto sim, uma pessoa “tapada”, de
pouca inteligéncia.

(33) Adotou-se aqui a variante de Colli e Montinari para esse titulo, na
qual “uma” é grafado com inicial maidscula, enfatizando que se trata de uma
s6 meta, além das mil que jd houve. Isso vai ao encontro do que diz esta
secao, diferentemente da forma mais comum do titulo (“mil e uma metas”),
adotada na edi¢ao de Karl Schlechta.

(34) “valores™ Giiter, que também significa “bens”; nas versoes




consultadas: “tudo o que é bom”, valores, valori, biens, valeurs, the good,
values, things beld to be good.

(35) Isto €, o povo persa; cf. Ecce homo, “Por que sou um destino”, § 3:
“Falar a verdade e atirar bem com flechas: eis a virtude persa”; e Herodoto:
“Eles [os garotos persas] aprendem somente trés coisas: montar a cavalo, usar
o arco e falar a verdade” (Historia, 1, 136). No paragrafo seguinte, “Honrar
pai e mie” é referéncia a Exodo, 20, 12, € o povo aludido é o judeu. No
outro pardgrafo, alguns comentadores acreditam que Nietzsche se refere ao
povo alemio, mas segundo Graham Parkes, que 0 se apoia em Laurence
Lambert (Nietzsche's teaching, Yale University Press, 1986), é mais provavel
que se trate do povo romano, tal como esse ¢ apresentado na Eneida de
Virgilio.

(36) Transcrevemos, quanto a isso, a nota de Rubens Rodrigues Torres
Filho: “Mensch, das ist: der Schitzende: na origem da palavra Mensch,
mannisco, substantivacao do velho alto-alemao mennisc (‘humano),
encontra-se o radical indo-germanico men- (‘pensar’), o mesmo que em
latim deu mens (‘mente’) e mensurare (‘medir’). Talvez Nietzsche se refira
a esse ultimo sentido, tanto mais que ‘pensar’ guarda lembranca de: tomar o
peso, ponderar”. No mais, “o estimador” traduz der Schéitzende, gertndio
substantivado de schitzen, “avaliar, estimar, apreciar”; o termo para
“tesouro” € Schatz.

(37) Referéncias ao episédio do canto VIII da Odisseia, em que Hefesto,
“o deus coxo”, surpreende sua esposa Afrodite em adultério com Ares e os
prende numa “rede celeste”; ja as ultimas palavras, “que nio uniu”, seriam
alusdo e antitese de Mateus, 19, 6.

(38) “uma gansa™: traducio literal de eine Gans, mas em alemio a
palavra tem também o sentido figurado, pejorativo, de “mulher burra”;
provavelmente por isso o tradutor Mirio da Silva preferiu “burrega”; mas os
outros recorreram a versao literal.

(39) Selbstsucht, normalmente traduzido por “egoismo” nas linguas
neolatinas e por selfishness em inglés; cf. nota 26 em Ecce homo (op. cit).

(40) “senso”™: Sinn; cf. nota sobre “sentido”, anterior; nesse ponto as
versdes consultadas recorrem a: “mente”, sentido, animo, sens, espril, sense,
mind, sense.

(41) “esse afastamento de toda necessidade se chama necessidade para
v6s”: diese Wende aller Not euch Notwendigkeit beisst. “Necessidade, penria,
apuros, urgéneia, emergéncia, perigo, calamidade”: eis alguns dos sentidos da
palavra Not. Por isso também variam os significados dos termos compostos
em que ela entra: Notwebr, “defesa de emergéncia”, isto €, “legitima
Notwobnung, “alojamento provisério”; Notlandung, “aterrissagem forcada”;
Notschrei, “grito de socorro” sao alguns exemplos (esse tltimo € o titulo de
uma secao da quarta parte deste livro). O outro substantivo, Notwendigkeit,
também deriva de Not, mas seu adjetivo, notwendig, significa
“imprescindivel, indispensavel”, necessirio para afastar a necessidade no
primeiro sentido do termo, conforme a etimologia: die Not wendend,
“afastando a No”. Em portugués hd uma s6 palavra para os dois grupos de




sentidos, que podem ser expressos em dois exemplos simples: “passar
necessidade” e “dormir € uma necessidade”. Outra dificuldade dessa frase se
encontra no termo Wende, que traduzimos por “afastamento”, segundo a
etimologia, mas que pode ter outros sentidos, como atestam as versoes
consultadas: “essa transmutacao de todas as necessidades” — “o
indispensdvel”, ese viraje de toda necesidad, questa svolta di ogni fatalita, ce
changement de toute peine, ce tournant de toute nécessité, this cessation of
all need, this dispeller of need, this urning of all need. Cf. notas 39 e 126 em
nossa traducao de Humano, demasiado humano (op. cit.).

(42) Cf. Lucas, 4, 23: “E ele [Jesus] lhes disse: ‘Sem divida me direis este
provérbio: Médico, cura-te a ti mesmo’™”. Pouco adiante, nesta se¢@o, “povo
eleito” € referéncia a Isaias, 43, 20.

(43) Esta passagem contém alusdes a Jodo, 13, 36 (“Para onde eu vou
nio podes agora seguir-me”), Jodo, 16, 32 (“Eis que chega a hora [...] em que
vos dispersareis”), e Mateus, 10, 33 (“Aquele que me tiver renegado...”).

(44) Cf. Aristoteles, Poética, 1452, onde ele menciona o episodio em que
a estitua de Mitis, em Argos, matou o assassino de Mitis ao cair sobre ele, que
a c()ntcmplava.

(45) Cf. a pardbola do joio e do trigo, em Mateus, 13, 24-30; jd no inicio
desta se¢iao houve referéncia 2 pardbola do semeador, no mesmo capitulo de
Mateus (13, 3-9).

(46) Cf. Holderlin, Hyperion, 1.1.7, onde o protagonista compara sua
alma e a de seu amigo Alabanda a “duas torrentes que descem da montanha”
e afinal se juntam “num rio majestoso a caminho do mar”.

(47) Numa carta a Heinrich Koselitz (por ele denominado “Peter Gast™),
Nietzsche se referiu desta forma a Ischia, a ilha proxima de Napoles, que
fora atingida por um terremoto: “Essa ilha sempre esteve comigo: quando
vocé tiver lido Zaratustra Il por inteiro, vera claramente onde situei minhas
ilhas bem-aventuradas” (em 16 de agosto de 1883). Na Antiguidade grega, as
“ilhas dos bem-aventurados” eram lugares miticos onde reinava a felicidade:
cf. Hesiodo, Os trabalhos e os dias, 166-173; Pindaro, Odes olimpicas, 11, 70
ss.; Platdo, Repuiblica, 519¢-d.

(48) “homens do conhecimento™ Erkennende, do verbo erkennen (cf.
nota 29). Observe-se que ndo se trata de homens de conhecimento, isto €,
que o possuem; uma alternativa seria “cognoscente”, mas, embora se trate de
um gertndio substantivado como o termo original, pertence a um registro
mais elevado (mais erudito) do que este. As versoes consultadas oferecem:
“que buscais o conhecimento”, hombres del conocimiento, uomini della
conoscenza, quicherchez la connaissance, disciples de la Connaissance,
you lovers of knowledge, you enlightened men, you who understand; cf. nota
64 em Além do bem e do mal (Sao Paulo: Companhia das Letras, 1992) e
nota 20 em A gaia ciéncia (op. cit.).

(49) “Tudo intransitério — € apenas simile”: Alles Unvergdngliche — das
ist nurein Gleichnis — trata-se de uma parédia dos célebres versos com que
tem inicio o “Coro mistico”, no final do Segundo Fausto, de Goethe.
Nietzsche inverteu o adjetivo, que originalmente ¢ vergédnglich, “transitorio”.




Quanto aos varios possiveis significados da palavra Gleichnis, ver notas 75 e
130 do tradutor em Nietzsche, Além do bem e do mal (op. cit.).

(50) “assim o martelo € impelido para a pedra” e “na pedra dorme uma
imagem”: o termo alemao para “imagem” é Bild, e para “escultor”,
Bildbauer, aquele que talha ou cinzela (o verbo é hauen) uma imagem; cf.
nota 67 em A gaia ciéncia (op. cit).

(5D Cf. Emerson: “O frio e desembaracado ar dos objetos naturais os
torna invejaveis para nés, irritadas e irasciveis criaturas de faces vermelhas”
(The cool disengaged air of natural objects, makes them enviable to us,
chafed and irritable creatures with red faces, em “Nature”, Essays I, 1841).

(52) Cf. Emerson: “Nao perdoamos facilmente um doador. A mao que nos
alimenta corre o perigo de ser mordida” (We do not quite forgive a giver. The
hand that feeds us is in some danger of being bitten, em “Gifts”, op. cit.).

(53) “remorsos ensinam a morder™: Gewissensbisse erziehen zum Beifsen,
literalmente “remorsos educam para o morder” — a afirmacao € mais
compreensivel quando se tem presente o sentido literal de Gewissensbisse
(“mordidas da consciéncia”) ou a etimologia do seu correspondente em
portugués: ele vem da forma verbal latina remorsus, participio passado do
verbo remordere, que significa “tornar a morder”; cf. Genealogia da moral,
I1, 15, sobre Spinoza e o morsus conscientiae.

(54) Cf. o principal tema da opera Parsifal, de Wagner: “Tornou-se sibio
por compaixao,/ O puro tolo”; ver nota 15 de Ecce homo (op. cit.). Algumas
linhas adiante, ressonincia de Mateus, 22, 39; “Amards o teu proximo como a
ti mesmo”.

(55) Cf. o pés-escrito de O caso Wagner (Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1999), em que Nietzsche inverte ironicamente a inscri¢ao da coroa
mortudria depositada no timulo do mestre pela Sociedade Wagner de
Munique: “Redencdo do Redentor!”, diz ele. A inscri¢do reproduz as palavras
finais do Parsifal, “Redencao para o Redentor”. Também numa carta a
Heinrich Koselitz, reproduzida no apéndice a nossa edi¢ao do Caso Wagner
(p. 102), ele fala dessa inscri¢ao.

(56) Numa carta escrita a0 amigo Franz Overbeck, vé-se o espanto que
Nietzsche sentiu ao presenciar, em Roma, devotos que subiam de joelhos a
escadaria de Sio Pedro (carta de 20 de maio de 1883). A descri¢io (ou
parédia) dos ambientes de adoracio crista, feita nesta passagem, seria
retomada e desenvolvida em Genealogia da moral, 1, 14.

(57) “a verdade se prova com o sangue”: cf. a critica dessa ilusio em O
Anticristo (Sao Paulo: Companhia das Letras, 2007), § 53, onde também sio
reproduzidas esta e as duas frases seguintes.

(58) “Vossa virtude € o mais querido em vés mesmos”™: Es ist euer liebstes
Selbst, eure Tugend — literalmente: “E vosso mais querido Si-mesmo, a vossa
virtude”. Do mesmo modo, “O fato de vossa virtude ser vés mesmos”,
algumas linhas adiante, seria, numa tradugio literal: “O fato de vossa virtude
ser vosso Si-mesmo” (Dass eure Tugend euer Selbst sei). Algumas linhas
antes, “uma relha de arado serei para vés™ cabe lembrar que “A relha de
arado” (Die Pflugschar) foi o titulo que Nietzsche pensou inicialmente em dar




a0 livro que se chamaria Aurora, publicado em 1881.

(59) As duas afirmacoes ttm a mesma pronincia em alemao: “sou justo™
ich bin gerecht; “estou vingado™: ich bin gerdcht. Na frase seguinte, ha alusao
ao final da parabola do fariseu e do publicano, em Lucas, 18, 14, e a Mateus,
23 12.

(60) Perde-se inevitavelmente o jogo de palavras que fundamenta essa
frase, pois “igualdade” é traducdo de Gleichbeit, e “imagens”, de Gleichnisse,
que na se¢io “Nas ilhas bem-aventuradas” foi traduzido por “simile” (I3 esta
no singular) e perto do final desta aparecerd como “simbolo”; cf. nota 75 em
Além do bem e do mal (op. cit). Quanto ao tema e titulo desse capitulo,
“Tarantulas”, ver Genealogia da moral, 111, 9, em que Nietzsche cita e
subscreve a declarac¢do de Carlos, o Temerdrio: “Eu combato a aranha
universal”.

(61) Cf. o canto XII da Odisseia, em que Ulisses se faz prender ao
mastro do navio, para no ouvir o canto funesto das sereias. “Turbilhao”
provavelmente, alusio a Caribdis, o tremendo redemoinho que, ao lado &
monstruosa Cila de s abecas, também ameaca Ulisses e os companheiros,
no mesmo canto da Odisseia. “Estilita” designa o eremita cristio que habitava
o topo de uma coluna em ruina, na época do Império Bizantino.

(62) “dancard a tarantela” no original, Tarantel-Téinzer, que pode
designar tanto um “dangarino de tarantela” como o individuo que antigamente
era afetado pelo tarantismo ou tarantulismo — segundo o Houaiss,
“manifestacao histérica coletiva de tipo convulsivo, atribuida, segundo a
crenga popular, a substincia toxica da picada da tarantula”.
Etimologicamente, os nomes da danca e da aranha parecem vir da cidade de
Taranto, no sul da Itilia, onde havia muitas tarantulas.

(63) Alusio a Edipo, o protétipo do sdbio para Nietzsche, que fita o sol
em FEdipo em Colona, de Sofocles; cf. O nascimento da tragédia, § 9. Na
linha seguinte, “mover montanhas” é expressio do Novo Testamento, como se
sabe; cf. Mateus, 17, 20, e 1 Corintios, 13, 2.

(64) Cf. Apocalipse, 3, 16: “Assim, porque és morno, nem quente nem
frio, vomitar-te-ei da minha boca”.

(65) Cf. Atos dos Apostolos, 20, 35: “[..] e recordar as palavras do Senhor
Jesus, que disse: ‘Mais bem-aventurada coisa é dar do que receber™.

(66) Jesus Cristo se refere a0 Demonio como “principe deste mundo” em
Jodo, 12, 31; cf. também Efésios, 6, 12. Sobre o canto que se segue, eis 0 que
comentou Nietzsche, numa carta a Koselitz que ja foi mencionada: “Cupido
dangando com as mogas’ é imediatamente compreensivel apenas em Ischia
(as mogas nativas dizem ‘Cupedo’). Mal havia concluido o poema, a ilha
desmoronou” (carta de 16 de agosto de 1883). Nesse canto, a relagdo entre
Zaratustra e a vida lembra aquela entre Hipérion e Diotima, na obra de
Holderlin (cf. Hyperion, 1.2.17).

(67) As duas afirmacdes entre aspas vém de uma frase de Emerson que
Nietzsche usou como epigrafe na primeira edicao de A gaia ciéncia
(extraida de “History”, Essays D: “To the poet, to the philosopher, to the saint, all
things are friendly and sacred, all events profitable, all days holy, all men




divine”. Na segunda edi¢@o do livro, essa frase (por ele citada em alemao)
foi substituida pelo breve poema “Inscri¢ao sobre a minha porta”.

(68) “agora o enoja”™ nun ekelt ibn; mas na edi¢ao de Colli e Montinari o
verbo estd no passado: nun ekelte ibn, e por isso os tradutores espanhol e
italiano, que seguem aquela edi¢io, escrevem y é/ sintio nduseas e e allora
egli si nauseo, ignorando ou mudando o advérbio nun, que normalmente se
traduz por “agora” (observe-se, no entanto, que essas duas tradugoes do livro
sao muito boas em geral; observe-se também que o substantivo Fkel, que
costumamos verter por “nojo”, pode igualmente ser entendido como
“ndusea”). Nao se deve descartar a hipdtese de um erro de impressao, pois
ha alguns nesse volume da KSA. Seria preciso recorrer a edi¢ao critica das
obras completas (a KGA, Kritische Gesamtausgabe, em capa dura) que
serviu de base para a KSA. Mas poucas bibliotecas e raros individuos a
possuem; € uma edi¢ao carissima.

(69) “Como pude suportar isso?”: Wie ertrug ich's nur? — citagao de
Tristdo e Isolda, de Wagner, que durante muito tempo foi a épera favorita de
Nietzsche (ato II, cena 2). Algumas linhas adiante: “Invulnerdvel sou apenas
em meu calcanhar” — ou seja, o oposto de Aquiles, segundo a mitologia
grega.

(70) “Vontade de tornar pensavel tudo o que existe™: Wille zur
Denkbarkeit alles Seiende — nas versoes consultadas: “de que todo o
existente possa ser pensado”, de volver pensable todo lo que existe, di
rendere pensabile tutto cio chie, d’imaginer ! étre, de rendre concevable toul
ce qui est, to the thinkability of all beings, 1o the conceivability of all things, to
the thinkability of all bemgs [como o pendltimo antes deste]. Nossa traducao-
parifrase — semelhante as das outras linguas latinas, salvo a primeira das
francesas — torna redundante a afirmacao da frase seguinte, mas nao
desejamos recorrer a “vontade de pensabilidade”, como fizeram os tradutores
de expressio inglesa.

(71) “maneira”: tradu¢dao que aqui nos pareceu melhor para o termo A,
que também pode significar “espécie, género, tipo, natureza, indole”; nas
versoes consultadas encontramos: “modo de ser”, indole, natura, coutume,
nature, nature, nature, way (com nota).

(72) “impulso para a finalidade™: Trieb zum Zweck — os dois substantivos
admitem mais de um significado, como se vé pelas versdes consultadas:
“impulso no rumo da finalidade”, instinto de finalidad, istinto dello scopo,
instinct du but, instinct de finalité, drive to an end, impulse towards a goal,
drive for a puipose.

(73) “Vontade de existéncia” (Wille zum Dasein) é expressio de
Schopenhauer.

(74) “A graca é parte da magnanimidade de uma grande alma”: Die
Anmaut gebort zur Grofsmut des Grofsgesinntes. Eis o que dizem as versoes
consultadas; ao transcrever todas elas, o risco da redundincia é compensado
pela beleza do pensamento: “O garbo faz parte da generosidade das grandes
almas”, El encanto forma parte de la magnanimidad de los magndnimos,
La grazia si appartiene alla magnanimita del generoso, La grice fait partie




de la générosité de ceux quiont la pensée elevée, La grdce fait partie de la
magnanimité des magnanimes, Gracefillness is part of the graciousness of
the great-souled, The generosity of the magnanimous man should include
gracefilness, Gracefitlness belongs to the generosity of the great-bhearted.

(75) Provivel alusao a Lucrécio, o poeta e filésofo romano, que em Da
natureza das coisas (De rerum natura, 111, 33 ss.) reage com “uma espécie
de divino deleite e tremor” 2 revelacao do cosmos; cf. também Goethe,
Segundo Fausto: “Os tremores sio o melhor do ser humano” (Das
Schaudern ist der Menschheit bestes Teil, v. 6272).

(76) “escrutador de rins”: tradugao literal de Nierenpriifer, expressio de
origem biblica — cf. Salmos, 7, 10: “vés, Deus justo, que perscrutais o
corag¢do e as entranhas” (na versdo de Lutero se acha especificamente “rins”:
denn Du, gerechter Gott, priifst Herzen und Nieren; a edi¢io da Biblia de
Lutero utilizada nos cotejamentos foi a da Wiirttembergische Bibelanstalt,
Stuttgart, 1928). Logo acima, no texto, a palavra Zeichen foi traduzida por
“signos”, mas também se poderia usar “sinais”. Algumas linhas abaixo, a
referéncia ja ndo é biblica, mas classica: “Preferiria ser trabalhador diarista...”
remete as amargas palavras de Aquiles a Ulisses, quando este o visita no
mundo dos mortos: “Nao tentes reconciliar-me com a morte, 6 glorioso
Ulisses./ Eu preferiria estar na terra, como servo de outro,/ até de homem
sem terra e sem grande sustento,/ do que reinar aqui sobre todos os mortos”
(Odisseia, canto XI, vv. 488-91, citados na bela tradu¢io de Frederico
Lourenco, Lishoa: Biblioteca Editores Independentes, 2008). Nietzsche parodia
essa declaracao, juntando o pior dos dois mundos.

(77) “Tudo € digno de perecer”: citacao do Fausto, vv. 1339-40: “[...] pois
wdo o que aparece/ E digno de perecer” ([...] denn alles, was entstebi/ Ist
wert, dass es zu Grunde gebt). Em seguida, hd uma clara referéncia a
criagao de Eva a partir de uma costela de Adio, em Génesis, 21, 2.

(78) Em alemao, Von der unbefleckten Erkenntnis: parddia, baseada na
semelhanca fonética, de unbefleckte Empfingnis, a “imaculada concep¢ao”
da Virgem Maria. Para manter o jogo de palavras original, e considerando
que Erkenntnis também pode significar “entendimento, reconhecimento,
percep¢ao’, os tradutores de lingua inglesa usaram immaculate perception;
coerentemente, recorreram a perceivers, “percebedores”, para traduzir
Erkennenden, que surge pouco adiante (e que costumamos verter por
“homens do conhecimento”). Na segunda frase, em seguida: “o homem da
lua” é Mann im Mond; em alemao, “lua” é masculino, assim como “homem”,
e a expressdo talvez se refira também a imemorial crenca de que se enxerga
um rosto humano na lua. Pode ser pertinente observar, por outro lado, que
“sol” é feminino em alemao.

(79) Referéncia a Mateus, 12, 34; “Do que estd cheio o coragao, a boca
transhorda” (na versao de Lutero; Nietzsche usa o mesmo verbo, ausente nas
versdes em portugués); logo em seguida, as referéncias sio a Salmos, 119,
141, Mateus, 15, 27, e Marcos, 7, 28.

(80) “doutos™ Gelebrte, a mesma palavra que no titulo desse capitulo —
e em outras obras de Nietzsche — vertemos por “eruditos”; aqui no




Zaratustra, de linguagem mais poética e frequentemente mais elevada,
permitimo-nos “doutos”. Nas versoes consultadas, a brasileira, a espanhola e a
italiana também usam “doutos”, as duas francesas usam savants e as trés em
inglés, scholars.

(81) Perde-se inevitavelmente o jogo de palavras com Febl, “erro’, e
Feblboden, “piso de duas camadas” (em antigas casas alemas).

(82) Outra alusao ao “Coro mistico” do final do Segundo Fausto, ja
parodiado em “Nas ilhas bem-aventuradas”; aqui a referéncia tem alguns
prolongamentos, em virios trechos desta se¢ao: “eterno-feminino”, “similes de
poeta, artimanhas de poeta” (Dichter-Gleichnis, Dichter-Erschleichnis; em que
a segunda expressio é acréscimo e parddia) e “o insuficiente” (das
Unzuldngliche). Esta cena final do Segundo Fausto é minuciosamente
analisada e refinadamente traduzida por Haroldo de Campos em Dets e o
Diabo no Fausto de Goethe (Sao Paulo: Perspectiva, 1981). Outra parédia
nietzscheana desses versos ¢ o poema “A Goethe”, em “Cangdes do principe
Vogelfrei”, apéndice de A gaia ciéncia.

(83) Cf. em Platio, Teeteto, 197-200, a imagem da mente como um
viveiro de passaros. Algumas linhas adiante, parédia de Marcos, 16, 16:
“Quem crer e for batizado, tornar-se-a bem-aventurado; quem nio crer, serd
condenado” (na versio de Lutero). Mas hd uma ironia extra na citacao, pois o
adjetivo selig significa “bem-aventurado, feliz” e “falecido”, mas também,
secundariamente, “meio embriagado, tolo” (€ ligado etimologicamente ao
inglés silly)

(84) “até os motivos no fundo™ bis zu den Griinden — o termo alemao
significa tanto “motivos, razoes” (assim foi traduzido acima, nesta mesma
se¢io) como “fundamentos” ou “chiao” (no singular), e foi possivel empregar
os dois significados nesse ponto; em inglés, o termo grounds,
etimologicamente afim ao alemao, também transmite os dois sentidos; cf. nota
176 em Além do bem e do mal (op. cit).

(85) Cf. Mateus, 7, 9: “E qual dentre vés é o homem que, pedindo-lhe pao
o seu filho, lhe dard uma pedra?”.

(86) O cendrio e alguns episédios aqui narrados derivam de Julius Kerner,
Blditter aus Prevorst [Folhas de Prevorst], de 1833. Foi C. G. Jung quem
chamou a aten¢do para isso, pois constatou que Nietzsche havia lido essa
obra na biblioteca do avd materno, quando jovem, e cogitou que no
Zaratustra ele teria reproduzido varios detalhes da historia sem lembrar-se
deles conscientemente, num caso de “criptomnésia” (Jung, Obras completas,
v. 1, Estudos psiquidtricos, trad. Licia M. E. Orth, Petrépolis: Vozes, 1994).
Mas nao ha por que excluir a possibilidade de uma recorda¢io consciente e
nao creditada (afinal, ndo cabem referéncias bibliograficas num livro desse
género). Ja no primeiro pardgrafo, as duas afirmacdes lembram perguntas do
livro de Kerner: “Existe relagao entre esse fogo infernal e nossos vulcoes? |...]
As crateras das montanhas de fogo sdo portas para esse inferno de fogo?”. O
autor também reproduz o didrio de bordo de um navio inglés que andava
pelo Mediterrineo em 1686 e aportou na ilha de Stromboli, onde alguns
oficiais desceram para cacar coelhos. Dois homens teriam passado voando




acima deles, em dire¢do a cratera do vulcao, e um capitdo (havia mais de
um) reconheceu num dos homens o sr. Booty, seu vizinho na cidade inglesa
de Wapping. Quando voltaram para a Inglaterra, a esposa desse capitao lhe
contou que o velho sr. Booty havia morrido; ao que ele respondeu: “Nés o
avistamos indo para o inferno!”.

(87) “Tudo € vazio, tudo € igual, tudo foi!”: variante de Eclesiastes, 1, 2, 9,
presente aqui e em vdrias outras passagens do Zaratustra: “Vaidade das
vaidades, tudo é vaidade™; “O que ja foi, isso serd. O que ja se fez, isso se
fard; nada ha de novo debaixo do sol”. O inicio desta se¢io lembra o comego
de muitos versiculos do Apocalipse de Joao: “E vi...”. O personagem do
adivinho é baseado, ao que tudo indica, em Schopenhauer; isso torna-se mais
claro quando ele retorna, na parte IV do livro.

(88) “Alpa”™ nao ha explicacao segura para esse termo, que parece ser
um nome proprio, talvez relacionado a palavra alema para “pesadelo”,
Alptraum, em que Alp designa o fantasma que, na crenga popular,
comprime o peito da pessoa que dorme e assim produz um sonho (Zrawum)
ruim. De acordo com a reminiscéncia de um amigo de Nietzsche, toda essa
frase se originou num sonho: “Nietzsche me contou, rindo, que num sonho
tivera que subir uma infinddvel trilha na montanha; Id em cima, abaixo do
cume, ele ia passando pela entrada de uma caverna, quando uma voz lhe
gritou da escuridio: ‘Alpa, Alpa — Quem estd trazendo suas cinzas para o
monte?” (Richard von Seydlitz, Wann, warum, was und wie ich schrieb
[Quando, por que, o que e como escrevil, Gotha, 1900, p. 36; citado numa
nota de Graham Parkes).

(89) Esta secao pode ser vista como desenvolvimento e parédia de
Mateus, 11, 5, e Mateus, 15, 29-31, em que muitos cegos e aleijados acorrem
a Jesus Cristo. No pardgrafo seguinte, “uma senhora oportunidade” é traducao
de eine Gelegenbeit mit mebr als Einem Schopf, que literalmente significa
“uma oportunidade com mais de uma tranca de cabelos”, em referéncia a
expressao eine Gelegenbeit beim Schopf fassen, “agarrar uma ocasiao pelos
cabelos”, isto €, nao perder uma oportunidade.

(90) Cf. Emerson: “Among the multitude of scholars and authors, we feel
no ballowing presence [nenhuma presenca digna de reveréncial [...] their
talent is some exaggerated faculty, some overgrown member [algum membro
hipertrofiadol, so that their strength is a disease [de modo que sua for¢a ¢ uma
doencal” (em “The Oversoul”, Essays 1); em seguida, “Uma orelha do
tamanho de um homem” alude provavelmente a uma conhecida caricatura
de Wagner, aparecida num jornal parisiense em 1869, que o representava
como uma orelha gigante.

(9D Cf. Holderlin: “[Nao se veem] homens — é como um campo de
batalha em que maos, bragos e membros de todo tipo se acham dispersos
em montes” (Hyperion, 2.2.7), e mais uma vez Emerson: “O estado da
sociedade é aquele em que os membros foram amputados do tronco, e
muitos monstros ambulantes passeiam empertigados — um dedo bom, um
pescoco, um estdmago, um cotovelo, mas nunca um homem” (em “The
American scholar”, 1837). Mas é provavel que terriveis lembrangas pessoais




também contribuissem para essa imagem, pois Nietzsche foi enfermeiro
militar durante a Guerra Franco-Prussiana, em 1870.

(92) “todo 0 meu engenho e esfor¢o™ all mein Dichten und Trachten —
nas versoes consultadas: “tudo a que aspira o meu poetar”, todos mis
pensamientos y deseos, tutto il mil poetare e affaticarmi, toutes mes pensées,
tout mon réve et tout mon effort, all my creating and striving, all my art and
aim, all my composing and striving. Como se depreende dessas versoes, o
verbo dichten (ai substantivado, por isso com maitscula) significa “imaginar,
poetar, compor”, sendo cognato de Dichter, “poeta”, que apareceu logo
acima; e trachten significa “aspirar, ambicionar”. A expressio Dichten und
Trachten é uma das muitas locugdes da Biblia de Lutero que adquiriram
curso na lingua alema; é empregada em Génesis, 6, 5: “O Senhor viu que [...]
todo o Dichten und Trachten do seu cora¢do [dos homens] era continuamente
mau’. A expressao estd ausente nas Biblias ndo luteranas, onde se acha, por
exemplo: “toda a imaginacao dos pensamentos” (Ferreira de Almeida), “todos
0s instintos e propésitos” (Paulinas), “todo designio” (Jerusalém). Também na
versdo francesa de Osty e Trinquet (PJr s: Seuil, 1973) encontramos
slmplcsmantc pensées, “pensamentc

(93) “com alunos podemos falar pelos cotovelos™ mit Schiiler darf man
schon aus der Schule schwiitzen — expressio idiomatica que significa, mais
precisamente, “ser indiscreto, contar segredos”. O corcunda respondeu, na
mesma moeda, a afirmag¢ao de Zaratustra de acordo com a qual “podemos
falar de maneira torta (bucklicht) com corcundas (Bucklichten)”. Ja a
pergunta que ele faz a Zaratustra é reminiscente de Mateus, 13, 10-11.

(94) A palavra Klugheit significa primariamente “sagacidade,
inteligénci: eu adjetivo, klug, corresponde ao inglés clever. Mas aqui
preferimos verté-la por “prudéncia”, considerando uma célebre passagem
biblica em que surge o adjetivo, que na traducio de Lutero diz: seid klug wie
die Schlangen (“sejam klug como as cobras”), e que nas Biblias catdlicas
assim aparece (citando o versiculo todo): “Vede que eu vos envio como
ovelhas para o meio dos lobos. Sede, portanto, prudentes como as serpentes
e simples como as pombas” (Mateus, 10, 16). A maioria das versdes
consultadas do Zaratustra adota essa mesma palavra, talvez também com
espirito biblico: “prudéncia”, cordura, accortezza, sagesse, prudence, e, nas
rés em inglés, prudence. No entanto, em pelo menos outra ocasiao a
traduzimos por “esperteza”, e seu adjetivo, por “esperto’: no capitulo “Das
moscas do mercado”, na parte I, encontra-se “a esperteza dos covardes” e
“os covardes sdo espertos”; nesse ultimo caso, os demais tradutores
recorreram a: “espertos”, astutos, accorti, rusés, malins, clever, prudent,
clever.

(95) “doze pés de largura e trés meses de duragao™ zwdlf Schube breit
und drei Monate lang — a expressao € obscura, embora possamos
compreender seu sentido pelo contexto. Segundo um comentador
contemporineo de Nietzsche, citado por G. Parkes, seria origindria da antiga
linguagem legal alema; o segundo advérbio, lang, normalmente pode ter
significado espacial também, tal como seu equivalente inglés, long.




(96) Cf. Emerson: “Um homem verd seu carater expresso [emitted] nos
eventos que parecem encontrd-lo, mas que dele derivam [exude] e o
acompanham”, do ensaio “Fate”, em The conduct of life, 1860; cf. também
Além do bem e do mal, § 70.

(97) “razoes exteriores™: vordere Griinde — nas versdes consultadas:
idem, motivos supetficiales, primi motivi, les idées de premier plan, leurs
premiers plans, e their foregrounds nas trés em inglés. Na frase seguinte, “
razdo e o pano de fundo” é traducdo de Grund und Hintergrund. Pouco
acima, “terra em que mel e manteiga — fluem” é referéncia a Exodo, 3, 8.

(98) Cf. Mateus, 26, 75: “E [Pedro), saindo dali, chorou amargamente”; a
expressao ja apareceu antes, em “Da drvore na montanha”.

(99) “tenteadores, tentadores”: Sucher, Versucher. E frequente, nos textos
de Nietzsche, a aproximac¢ao — ja oferecida pela lingua — entre suchen,
“buscar”, e versuchen, “tentar, experimentar”; outras nuances de sentidos se
acham nas versoes consultadas: “buscadores e tentadores de mundos por
descobrir” [1], buscadores e indagadores; cercatori e sperimentatori
chercheurs bardis [com o adjetivo “ousados”] et aventureux; chercheurs
hardis lidem], explorateurs; searchers, researchers; venturers and
adventurers; searchers, tempters, experimenters. Nessa ultima se vé que duas
palavras foram empregadas para verter uma s6, o que ¢ justificado pelo
tradutor G. Parkes na seguinte nota: “Usei ‘tentadores’ e ‘experimentadores’
para traduzir Versucher, pois Nietzsche frequentemente se refere a sua
filosofia como versucherisch no duplo sentido de ‘experimental’ (no espirito
de Montaigne e Emerson, algo a ser experimentado [tried out] ou testado na
propria experiéncia do leitor) e também ‘sedutora’ (sobretudo em seu estilo
poético)”. Em portugués, “tentador” ja traz a nuance de “sedutor”, e “tentear”
¢é sinbnimo de “sondar, tatear, experimentar, ensaiar”. Cf. nota 77 de Além do
bem e do mal (op. cit) e nota 31 de A gaia ciéncia (op. cit).

(100) Segundo Sanchez Pascual, é grande a semelhanca entre essa drdua
subida de Zaratustra, carregando o “espirito de gravidade”, e um trecho das
Mil e wma noites, na quinta viagem de Simbd, o Marujo, em que ele tem de
carregar um anciao que o perturba continuamente. E para G. Parkes haveria
um paralelo entre esse encontro com um ser “meio anio, meio toupeira” e
aquele do herdi Siegfried com o anao Mime, na Gpera Siegfiied, de Wagner.

(101) “pensamentos e intencoes ocultas™: Gedanken und
Hintergedanken — o segundo termo, que contém a preposicao hinter,
“atrds”, corresponde ao francés arriere-pensée, encontravel também nos
diciondrios de lingua portuguesa; as versoes consultadas dizem: “os que eles
ocultavam”, sus trasfondos, pensieri che vistavano indietro, mes arriere-
pensées, idem, thoughts bebind my thoughts, the motives bebind them,
reservations.

(102) “seus tamulos™: thre Gréiber; incompreensivelmente, talvez por erro
de impressao, o texto da edi¢io Colli e Montinari traz ibm (“a ele”, isto &,
“rompeu-lhe, quebrou-lhe os timulos”) Griber nesse ponto.

(103) “entendimento”: Einsicht — nas versdes consultadas: “entendimento”,
conocimiento, visione, intelligence, pensée, insight, idem, idem; cf. nota 67

o




de Além do bem e do mal (op. cit.).

(104) “por causa da tolice™ wm der Narrbeit willen. O termo Narrbeit
pode ser entendido como “tolice” ou “loucura”; assim também seu adjetivo,
narr: “tolo, bobo, louco™. A expressao um [...] willen significa “por causa de,
em nome de, por amor a”; essa Ultima solucdo foi a adotada pelos tradutores
brasileiro, espanhol e italiano, entre aqueles consultados; os dois franceses
preferiram c’est @ cause de e c’est pour qu’elles soient plus folles, e os de
lingua inglesa ndo tiveram dificuldade, pois dispdem de um equivalente exato:
for the sake of. Um belo exemplo do uso dessa expressio se acha numa
declaracdo do ensaista Walter Benjamin: Nur um den Hoffnungslosen willen
ist uns die Hoffnung gegeben (“Somente em nome dos desesperancados nos é
dada a esperanca”).

(105) “aranha e teias de aranha da razao™ cf. O Anticristo, § 11, sobre
Kant como “aranha nefasta”, e Crepiisculo dos idolos, 1X, 23; cf. também
acima.

“comodidade” ou * , como prdulmm Algum tradutores: “bem-estar”,
comodidad, comodita, aises, idem, contentment, edase, contentment.

(107) Aqui citamos a nota do tradutor R. J. Hollingdale: “Es gibt sich, além
de significar ‘é dado’, é empregado idiomaticamente para significar ‘saird
bem’, ou simplesmente como o equivalente verbal de um dar de ombros. Es
nimmt sich, ‘é tomado’, nio tem conota¢ao idiomdtica, é usado pelo autor
apenas como uma antitese (intraduzivel) de es gibt sich”. Assinalemos também
a relacdo entre o verbo geben, “dar”, e o substantivo que traduzimos por
“entrega”, Ergebung.

(108) “linguas de fogc Atos dos Apéstolos, 2, 3; o titulo da se¢do
seguinte, “No monte das oliveiras”, é, naturalmente, alusio ao local por onde
Jesus Cristo chegou a Jerusalém, segundo Mateus, 21, 1.

(109) “travessas™: mutwillig — “galhardas”, petulantes, prepotenti,
folatres, a I bumeuwr allegre, prankish, wanton, wilful. Cf. nota 30 sobre
iibermiitig, com que o presente adjetivo tem afinidades: o substantivo do qual
derivam, Mut, significa “4nimo, coragem, intrepidez”; o prefixo iiber- tem
grande importincia em Nietzsche, e comparece também nas palavras
Ubermensch e Ubergang, por exemplo (cf. notas 6 e 8).

(110) Cf. Isaias, 45, 8: “Gotejai, 6 céus, 1a do alto, derramem as nuvens a
justica” (Biblia de Jerusalém). Na frase anterior, “deus dos exércitos” remete a
Salmos, 103, 21, e as expressoes “capachismo crédulo, puxa-saquismo
sédulo” traduzem Speichel-Leckerei, Schmeichel-Béickerei, em que a primeira
palavra significa “catarro” (Speichellecker, literalmente “lambedor de saliva”,
€ 0 nosso “puxa-saco’), e € a mesma que surge nessa frase, em “benigna
saliva”. “Sédulo” é sinbnimo de “ativo, zeloso, diligente”.

(111) “Ai dessa grande cidade” e “colunas de fogo™: cf. Apocalipse, 18,
16, e Fxodo, 13, 21. Na secio seguinte, “a solidio me engoliu como uma
baleia” é referéncia a Jonas, 2, 1, e Mateus, 12, 40.

(112) “aranha-de-cruz”: Kreuzspinne — espécie de aranha que tem no
dorso um desenho branco em forma de cruz; a existéncia dessa aranha




refor¢ca a ironia nietzscheana; cf. notas a se¢ao “Das tarantulas”, acima.

(113) Alusdo ao espiritismo, uma novidade na época. Nietzsche
presenciou uma sessao em Leipzig, em outubro de 1882, e mencionou o fato
em dois postais que enviou a Heinrich Koselitz. O segundo deles diz: “Caro
amigo, o espiritismo ¢ uma lamentivel impostura, que entedia apGs meia
hora”.

>(114) Cf. Exodo, 20, 3-5. Também a admoestagio com que termina essa
fala, “Quem tem ouvidos, que ouga”, é citacao biblica, do Novo Testamento:
Mateus, 11, 15; Marcos, 4, 9; Lucas, 8, 8 e 14, 35. A frase ja apareceu antes,
em “Da visdo e enigma”. Jd o termo “crepusculo’, um pouco antes, é
certamente alusdo a opera Crepiisculo dos deuses, a Ultima do ciclo do Anel,
de Wagner.

(115) Aqui hd um jogo de palavras dificil de recriar em outras linguas
com excecao da inglesa, por sua afinidade com o alemao. Os verbos
traduzidos por “compreender” e “acometer” sao begreifen e angreifen; os
dois derivam de greifen, “agarrar”, e significam “apreender, entender” e
“atacar”, respectivamente. As versoes consultadas oferecem: “aprender”,
“meter a mao em”; comprender, dtacar; comprendera tastare;
comprendre, prendre; comprendre, s ataquer, grasp, grapple; understand,
touch; grasp, grapple.

(116) “fachada™ Vordergrund — as demais versoes em linguas latinas
preferem “primeiro plano”, com excecao da italiana, que também usa
facciata, e aquelas em inglés se beneficiam, mais uma vez, do parentesco
com o alemio: usam foreground; cf. notas 11 e 176 de Além do bem e do
mal (op. cit) e 29, 40 e 68 de Aurora (Sao Paulo: Companhia das Letras,
2004); cf. também, acima, nota sobre “razdes exteriores”.

(117) “quebra-nozes™: Niisseknacker, referéncia a expressao idiomatica
eine harte Nufs knacken, literalmente “quebrar uma noz dura”, significando
“resolver uma questao dificil”; também se usa o verbo knacken em relacao a
enigmas, no mesmo sentido. Entre as versdes estrangeiras consultadas, apenas
as duas francesas preferem dar diretamente o significado, escondendo o
idiomatismo alemao: amateurs de problemes e déchiffreurs d’ énigmes,
dizem elas; o tradutor brasileiro acompanha a segunda, com “decifradores de

enigmas”.
(118) “maldoso moscardo™ boshafie Bremse — o sentido mais comum do
substantivo € “freio”, mas também significa “moscardo, tavao” — daf as

divergéncias entre as versdes consultadas: “maldoso freio”, maligna traba,
morso [freio] crudele, frein méchant, taon [moscardo] cruel, malicious
gadlfly, wicked fly, wicked gadfly. “Sepulcros caiados”, poucas linhas adiante,
¢ alusdo a Mateus, 23, 27: “Ai de vés, escribas e fariseus, hipdcritas! pois que
sois semelhantes aos sepulcros caiados, que por fora realmente parecem
formosos, mas interiormente estao cheios de ossos de mortos e de toda a
imundicia”.

(119) O termo alemio traduzido por “dnsia de dominio” é Herrschsucht,
composto de berrschen, “dominar” (cognato de dominus, “senhor”, assim
como herrschen se liga a Herr, também “senhor”), e de Sucht, “ansia, vicio,



mania, doeng¢a” (etimologicamente ligado a siechen, “definhar”, mas associado
a Suche, “busca”, na concepg¢ao popular). Ao destacar a palavra Sucht,
pondo-a entre aspas, Nietzsche chama a aten¢ao para seu significado mais
negativo de “doenca”, e afirma que “nada hd de malsao” nesse desejo e
descenso.

(120) “prazer-consigo™ Selbst-Lust; proximo ao final desta secao ha
Selbstsucht, “egoismo” (cf. nota sobre esse termo alemao, acima), e o adjetivo
selbstlos, traduzido ao pé da letra (“sem-ego”), que corresponde ao inglés
selfless, “altruista, desinteressado” — sendo que selbstlos ja apareceu acima,
substantivado e entre aspas, no capitulo “Do amor ao proximo” (parte 1),
onde foi traduzido por “desinteresse”.

(121) Cf. Lucas, 2 “[..] e uma espada te traspassara a alma, para
que se revelem os pensamentos de muitos coracoes”.

(122) Manteve-se aqui a forma como € representado o relincho do asno,
“I-A” (com as duas letras maidsculas), pois ela corresponde foneticamente a
palavra “Sim” em alemao, Ja. Esta semelhanca serd bastante aproveitada em
“O despertar”, na quarta parte do livro.

(123) Cf. 2 Corintios, 3, 3: “[...] v0s sois carta de Cristo, escrita nio com
tinta, mas com o Espirito de Deus vivo, nio em tibuas de pedra, mas nas
tibuas de carne que sao os coracdes”; cf. também Ezequiel, 11, 19: “[...]
tirarei da sua carne o coragio de pedra e lhes darei um coragio de carne”. E
evidente que todo esse capitulo remete, sobretudo, aos episodios do
recebimento e da quebra das tibuas da lei por Moisés, em Exodo, 24 e 32.

(124) Erstling significa tanto “primogénito” como — no plural —
“primicias”, os primeiros frutos de uma colheita. Naquele sentido aparece em
Génesis, 4, 4; neste, em Fxodo, 23, 19. Na Biblia de Lutero, a palavra € a
mesma nos dois casos. No final da presente secdo, “aqueles que declinam” e
“passam para o outro lado” traduzem die Untergebenden e geben hiniiber,
palavras recorrentes e importantes neste livro, ja discutidas acima.

(125) “Tudo flui”: Alles ist im Fluss, que significa “tudo estd em fluxo, em
movimento’, mas também “tudo estd no rio (Fluss)". Esta secao alude as
divergentes concep¢oes da natureza de Herdclito, para quem tudo se acha
em devir e a permanéncia é uma ilusdo, e de Parménides, para quem a
realidade ¢ firme, ¢, afinal, enquanto a mudanca € iluséria (“No fundo esta
tudo parado”). Nietzsche ressalta essa contraposicao no mundo moral,
lembrando que atualmente (ou desde sempre?) “o vento do degelo sopra”,
como um touro furioso que tudo destréi. E faz isso recorrendo a imagens e
expressoes populares como das Wasser bat keine Balken, “a dgua nio tem
tibuas” (ou seja, nela nio ha onde se segurar), e ins Wasser fallen, “ir por
dgua abaixo”. Ele abordou as concep¢des de Herdclito, Parménides e outros
filésofos “pré-socraticos” num trabalho que nao se empenhou em concluir e
publicar, intitulado “A filosofia na época trigica dos gregos”, de 1873 (do qual
ha excertos no mencionado volume da Cole¢io Os Pensadores).

(126) “criadas pela preguica, a podre™: welche die Faulbeit schuf, die
faulige — em alemio, a paronomdsia levou a aproximacao entre o adjetivo
¢ o substantivo, incompreensivel em portugués.




(127) “os cachorros lambem seu suor”: cf. Lucas, 16, 21; e também
Didgenes de Laércio, Vidas e opinides dos filosofos, 9, 4, sobre a morte de
Herdclito. Em seguida, “ainda tereis de puxa-lo pelos cabelos até seu céu” é
alusao a Ezequiel, 8, 3.

(128) As palavras “prelidio”, “intérpretes” e “exemplo” fazem um jogo
intraduzivel: Vorspiel, Spieler e Beispiel; elas se relacionam ao verbo spielen,
“jogar, brincar, tocar (um instrumento), encenar”, equivalente ao inglés to
play; a segunda entre elas, Spieler, foi assim traduzida nas versoes
consultadas: “executantes”, jugadores, musicanti, joueurs, acteurs, players,
idem, idem.

(129) “Deveis™ o pronome desse verbo é Ich, “eu”, na edi¢ao de Colli e
Montinari (a0 menos na Kritische Studienausgabe que utilizamos), o que €
evidentemente um erro. Na edi¢io de Schlechta se acha Ihr (“vos™), assim
como em todas as traducoes consultadas (que geralmente nao indicam a
edicao original que utilizaram).

(130) Esta secao sobre o casamento se baseia em virios jogos de
palavras: primeiramente, tira partido de dois significados diferentes do verbo
schliessen, em Ebeschliessen, literalmente “contrair matriménio”, schlechtes
Schliessen, “mal concluir”; depois recorre a polissemia de brechen (sentido
primdrio: “quebrar™), em Ebebrechen, “romper o casamento’, e ich brach die
Ebe, aber zuerst brach die Ebe — mich, “trai 0 matrimoénio, mas antes ele —
me destruiu”. Também os substantivos traduzidos por “promessa” e “erro”
constituem uma paronomdsia em alemao: Versprechen e Verseben.

(131) “buscas, conjecturas, fracassos, aprendizados e novos ensaios™
Suchen und Raten und Missraten und Lernen und Neu-Versuchen; cf. nota
sobre “tenteadores, tentadores”, acima. Raten significa “aconselhar” e
“conjecturar, adivinhar” (esse tltimo sentido também se aplica ao seu cognato
erraten, frequentemente empregado por Nietzsche; cf. nota sobre esse termo,
acima, e Crepiisculo dos idolos [Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006, nota
142). Missraten significa “malograr, fracassar, nao vingar”; o oposto de algo
missgeraten, “malogrado”, é woblgeraten, “que deu certo, que vingou”; cf.
nota 7 a nossa tradugdo de Ecce homo (op. cit.), sobre Woblgeratenbeit, ali
traduzido por “a vida que vingou”.

(132) Alusao a ideia do contrato social, de Rousseau. Na se¢do seguinte,
“Sao os fariseus” alude a Mateus, 5, 20.

(133) Segundo o livro Buddbha: bis life, bis doctrine, bis order, de H.
Oldenberg, cuja traducio alema Nietzsche leu enquanto escrevia a parte IV
do Zaratustra (cf. suas anotagdes em KSA, v. 11, 26 [220-5)), o Buda passou
periodos de sete dias em meditacdo, para alcancgar a iluminacdo, e quando
crianga, na propriedade rural de seu pai, ficava “imerso em contemplacao,
na fresca sombra de um aromatico jambeiro” (apud Graham Parkes).

(134) “grande ano”: momento em que os astros e constelagcdes voltam a
suas posi¢coes anteriores em rela¢io aos equindeios, mais ou menos a cada 26
mil anos; também chamado de Ano Platonico.

(135) “ciranda”™ Reigen, “danca de roda”; essa palavra é usada na Biblia
de Lutero (no salmo 149, por exemplo), e nas Biblias catdlicas em portugués




aparece como “danga”. Ja os salmos 103 e 104 come¢am com uma
apdstrofe a alma, como se di em boa parte desse capitulo. E o seu titulo
original, mudado apenas na versdo final do manuscrito, era “Ariadne”, ligado
as referéncias dionisfacas nele presentes. A terceira se¢ao do capitulo “Os
sete selos”, adiante, intitulava-se “Dionisio”.

(136) “Os sete selos™ cf. Apocalipse, 5, 1; “Sim e Amém”: Apocalipse, 1,
7.

(137) “breu”: Pech, que também significa “ma sorte, azar”; ja o termo
portugués empregado tem também o sentido figurado de “escuridao”.

(138) Citacao de Pindaro, Odes piticas, 2, 72: “Torna-te o que és, tendo
aprendido o que € isso”; o subtitulo do ensaio autobiogrifico de Nietzsche,
Ecce homo, alude a esse verso. No pardgrafo seguinte, a palavra “descida” é
tradugio de Niedergang, mas “des¢o” traduz a primeira pessoa do verbo
untergeben, normalmente vertido por “declinar” neste livro.

(139) Uma anotagio da época em que foi escrita essa parte do livro diz:
“Eu tinha que dar a Zaratustra, um persa, essa honra; os persas foram os
primeiros a pensar a histéria como um grande todo. Uma série de
desenvolvimentos, um profeta presidindo a cada um. Cada profeta tem seu
hazar, seu reino de mil anos” (KSA4, v. 11, 25 [148]). Também no Apocalipse,
cap. 20, hd vdrias mengoes a periodos de mil anos. No pardgrafo seguinte,
“chao” traduz Grund, que também significa “razao, fundo”, como se viu na
nota sobre o termo, acima.

(140) “Entao estou seco?”: a expressao usada é aufdem Trockenem
sitzen, literalmente “estar sentado no seco”, que significa “estar em apuros”.

(141) “estranho cortejo™: cf. em Parsifal, de Wagner, os cortejos dos reis
a0 Gralsburg; em Hollinrake, Nietzsche, Wagner e a filosofia do pessimismo
(trad. Alvaro Cabral, Rio de Janeiro: Zahar, 1986), caps. 10 e 11, hi uma
sintese da parddia de Parsifal contida nessa parte 1V de Zaratustra. Quanto
a0 “jumento carregado”, na frase seguinte, cf. Mateus, 21, 5.

(142) “Sibila™: nome da primeira pitonisa do templo de Apolo em Delfos,
depois usado para todas as sacerdotisas de Apolo com o dom da profecia e,
mais recentemente, para as profetisas em geral. “Roma [...] prostituta™ cf.
Isafas, 1, 21.

(143) “ciéncia e consciénc Wissen-Gewissenschafi. O segundo termo
foi cunhado fundindo Wissenschafi, “ciéncia (no sentido mais amplo)” e
Gewissen, “consciéncia moral”; Wissen € “saber”, o verbo substantivado; -
schafi é o sufixo substantivador, de modo que Gewissenschaft talvez pudesse
ser entendido como “conscienciosidade”, o que ¢ préprio do individuo
consciencioso. Entendemos que houve uma justaposi¢io dos dois termos, e
nao a qualificagdo do segundo pelo primeiro, como é norma nas palavras
compostas alemas, e que isso também poderia ser expresso por algo como
“cons-ciéncia”, ou “sapiéncia e consciéncia”. Como era de esperar nesse
caso, as versdes consultadas divergem bastante: “consciéncia do saber”,
ciencia concienzuda, scienza coscienziosa, science consciencieuse,
conscience scientifique, conscience of science, conscientious knowledge,
science of conscience.




(144) “mau buscador, por que — me tentas?": schlimmer Sucher, was —
versuchst Du mich?; cf. nota anterior sobre “tenteadores, tentadores™: Sucher,
Versucher. Sobre o titulo e o teor deste capitulo, cf. uma carta a Koselitz, em
que Nietzsche se refere a Wagner como “o velho feiticeiro” (1o de agosto de
1882).

(145) “Falando entre trés olhos™ referéncia a expressio idiomatica unter
vier Augen sprechen, literalmente “falar entre quatro olhos”, ou, no nosso
dizer, “ca entre nés”.

(146) Cf. Isaias, 45, 15: “Tu és um Deus que se esconde, Deus de Israel e
Salvador”. A nogao de deus absconditus é essencial na teologia de Lutero.

(147) “esse oleiro™: cf. Génesis, 2, 7, Isaias, 45, 9, ¢ Romanos, 9, 20-21.

(148) Na “Segunda viagem de Simbd, o Marujo”, das Mil e uma noites,
Simbd encontra um vale semelhante, com muitas serpentes “gordas”.

(149) “Imaginaste” e (na frase anterior) “Adivinhei”: 0 mesmo verbo,
erraten, foi traduzido dessas duas formas, pois admite as duas significagdes (e
mais algumas); cf. nota 24 em A gaia ciéncia (op. cit) e nota 142 em
Crepiisculo dos idolos (op. cit.). Mais adiante, nesta mesma sec¢do, “Eu — sou
a verdade” remete a Jodo, 14, 6: “Eu sou o caminho, a verdade e a vida”.

(150) Esse capitulo tem virias referéncias ao Sermao da Montanha, em
Mateus, 5-7; ha ainda outras a Mateus, 18, 3, Mateus, 16, 26, Lucas, 6, 20,
Jodo, 1, 11, e Provérbios, 25, 16.

(151) Cf. Ovidio, Amores, 111, 4: “lancamo-nos ao que € proibido [nitimur
in vetitum]” — uma das citagoes favoritas de Nietzsche: cf. Além do bem e do
mal, § 227, e Genealogia da moral, 111, 9. A conversa de Zaratustra com a
sombra € reminiscente do didlogo preliminar de “O andarilho e sua sombra”,
em Humano, demasiado bumano II (Sao Paulo: Companhia das Letras,
2008, trad. Paulo César de Souza). Préximo ao inicio de! capitulo, “meu
reino ndo é mais deste mundo” se refere a Jodo, 18, 36.

(152) “Nada ¢é verdadeiro, tudo é permitido™: afirmacao atribuida a
Hassan I Sabbah, o primeiro grao-mestre da Ordem dos Assassinos, na Pérsia
do século XI; cf. Genealogia da moral, 111, 24.

(153) Cf. Lucas, 10, 41-2: “Marta, Marta, estds ansiosa e afadigada com
muitas coisas. Mas uma s6 € necessaria”; segundo Elisabeth Foerster-
Nietzsche, em sua biografia do irmao, era uma frase favorita de sua avo
paterna.

(154) “em alemdo e claramente™ deutsch und deutlich. A expressio mit
jemandem deutsch reden, literalmente “falar alemdao com alguém”, equivale
a0 nosso “dizer em bom portugués”, isto ¢, falar sem rodeios; em seguida, a
parédia “em alemao e toscamente” (deutsch und derb) traz uma critica aos
alemaes que € habitual em Nietzsche.

(155) O titulo diz apenas Das Abendmabl, “a ceia”, que é¢ como em
alemao se designa a dltima ceia de Cristo. Tal como nesta, o nimero de
comensais € doze, se incluirmos a dguia, a serpente e o asno; cf. Mateus, 206,
20-9.

(156) Cf. Exodo, 12, 3-9, sobre a preparacio do cordeiro para a Pdscoa;
na frase anterior, citacao de Mateus, 4, 4.




(157) “nozes e outros enigmas para se quebrar™: Niisse und andere
Réitsel zu knacken; cf. nota sobre “quebra-nozes”, acima.

(158) “felicidade da maioria™: alusao ao principio bsico do utilitarismo,
“a maior felicidade para o maior nimero de pessoas”, conforme Jeremy
Bentham e John Stuart Mill.

(159) Cf. Lucas, 10, 29, em que um doutor da lei pergunta a Jesus Cristo:
“Quem € o meu proximo?”.

(160) “naquilo que vingou™: an Woblgeratenem; cf. nota sobre missraten,
acima. Na se¢do seguinte, “muito choro e ranger de dentes” é referéncia a
Lucas, 13, 28.

(161) “adversario”: o termo usado por Nietzsche, Widersacher, é o
mesmo empregado por Lutero para designar o Demonio em 1 Pedro 5, 8.
Algumas linhas adiante, “envolto em faixas num ber¢o” €, naturalmente,
alusao a Lucas, 2, 12: “Achareis o menino envolto em panos, e deitado numa
manjedoura”.

(162) “seguranca™ Sicherbeit, que também significa “certeza”; da mesma
forma, “inseguranca”, que surge em seguida, pode ser entendida como
“incerteza”. No titulo desse capitulo, a palavra alema traduzida por “ciéncia
Wissenschafi, tem sentido mais abrangente que o do termo portugués, como
ja se observou acima.

(163) “Sela”: palavra hebraica que aparece com frequéncia nos salmos
biblicos, possivelmente uma marca¢iao musical. Em algumas versoes da Biblia
encontramos Seld (cf. a de Ferreira de Almeida); em outras, usa-se “Pausa”
(cf. as das editoras Vozes e Paulinas). Como diz o tradutor Mario da Silva,
Nietzsche pretendeu, ao utilizar esse termo, “acentuar o sabor de parddia de
salmo”. Quanto a “Um europeu sob as palmeiras” etc., cf. Goethe, As
afinidades eletivas, 11, 7, a anotacao de Ottilie em seu didrio, sobre aqueles
que viajam para terras exdticas: “Ninguém passeia impunemente sob as
palmeiras”.

(164) “Farejando e brincando™ na edicao de Colli e Montinari o primeiro
verbo, umschniiffeln, foi substituido por umtinzeln, que significa “andar em
volta com passos de danca”, e dois versos adiante o adjetivo siindhafieren,
“mais pecaminosos”, deu lugar a boshafieren, “mais maldosos”.

(165) Dudu é uma odalisca, personagem do D. Juan de Byron (no canto
VD), uma das obras prediletas de Nietzsche na juventude. Zuleika é
personagem importante do West-dstlicher Diwan, ciclo de poemas de
Goethe. No verso seguinte, o feio neologismo “circum-esfingeado” é apenas a
traducio literal daquele cunhado por Nietzsche, umsphinxt, ou “rodeado de
esfinges”; as versoes consultadas também nio tiveram muita op¢ao:
“esfingeado”, circumesfingeado, circosfingiato, ensphinxé, idem, ensphinxed,
sphinxed round, ensphinxed.

(166) Palavras que Lutero teria dito na assembleia de Worms (1521),
quando instado a renegar suas novas ideias; uma das citagoes favoritas de
Nietzsche.

(167) Citacao literal de Apocalipse, 7, 12, apenas com a omissido de uma
palavra (Kraft, “forca, poder”) entre “honra” (Preis) e “forca” (Stirke). Duas




linhas adiante, alusio a Salmos, 68, 20 (na tradugio de Lutero), Filipenses, 2,
7, e Hebreus, 12, 6.

(168) Cf. Mateus, 19, 14. Em seguida, a alusdo é a Provérbios, 1, 10; a
expressao usada é bise Buben, “maus garotos”, conforme a Biblia de Lutero,
mas nas Biblias catdlicas se acha geralmente “pecadores” nesse ponto. Nesse
capitulo ha virios elementos da Festa do Asno (ou Banquete dos Loucos), um
festival carnavalesco da Idade Média, simultancamente cristio e blasfemo, que
tinha por centro esse animal (cf. Julian Young, op. cit., pp. 384-5); o capitulo
seguinte apenas leva esse titulo.

(169) A edicao de Colli e Montinari traz outro titulo para esse capitulo:
Das Nachtwandler-Lied, “A cangao — ou canto — do noctivago”.

(170) “nele peleja a vontade do anel™: des Ringes Wille ringt in ibr; o
verbo ringen, “lutar, pelejar”, é aqui aproximado de Ring, “anel, aro, circulo,
ringue, rua circular” etc., ao qual se relaciona etimologicamente (ja que dois
lutadores descrevem circulos lutando). No contexto, o sentido € figurado, o
tempo circular do eterno retorno: “eternamente fiel a si mesmo permanece o
anel do ser”, disseram os animais de Zaratustra no capitulo “O
convalescente”, na parte III. Em quase todas as versoes consultadas a
traducio é também literal nesse ponto; apenas a segunda das traducoes
francesas diz: en elle se renferme la volonté du cycle éternel (“nele se fecha a
vontade do ciclo eterno”).

(171) Esse poema, composto das frases finais de algumas secoes
anteriores a ele, jd apareceu no capitulo “O outro canto da danca”, na parte
1II; ele é inteiramente rimado no original.

(172) Cf. 1 Reis, 18, 46. Poucas linhas adiante, “ainda dormem™: cf.
Mateus, 26, 40.

(173) “ sonhos ainda bebem de minhas bébadas cangoes”; é como se
acha na edicao de Karl Schlechta: ibr Traum trinkt noch an meinen
trunkenen Lieder, mas em Colli e Montinari ha uma mudanca: ali se 1& ibr
Traum kdut noch an meinen Mitterndichten, “seus sonhos ainda mastigam
minhas meias-noites”. As diferencas entre as duas edi¢oes, no tocante ao texto
do Zaratustra, vém do fato de Colli e Montinari terem reproduzido
estritamente o texto da primeira edi¢ao da obra, enquanto Schlechta
incorporou as mudancas que Nietzsche fez, a caneta, no seu exemplar dessa
edi¢do — que também foram consideradas na primeira cole¢io das obras
completas do filésofo, publicada na década de 1890.




POSFACIO

Os titulos das obras de Nietzsche sao peculiares em rela¢do aos dos
textos filosoficos em geral: na maioria deles nio encontramos termos como
“critica”, “ensaio” ou “tratado”, mas expressoes ou substantivos pregnantes,
por vezes de natureza poética: Aurora, Humano, demasiado bumano, A
gaia ciéncia, Crepiisculo dos idolos etc. Mesmo entre esses titulos, Assim
falou Zaratustra tem sua peculiaridade propria.

Primeiro, quem € esse personagem? Ele se baseia numa personalidade
histérica, da qual, porém, sabe-se muito pouco. Zaratustra ou Zoroastro —
seu nome grego — viveu em algum momento entre os séculos XII e VI a.C.,
na Pérsia, atual Ira. A ele se atribui uma concepg¢ao do universo em que o
mal ou a escuridio se acha em perene conflito com o bem ou a luz, doutrina
que depois seria registrada no Zend-Avesta. Numa passagem de Ecce homo,
Nietzsche justifica da seguinte maneira a escolha desse personagem:
“Zaratustra foi o primeiro a ver na luta entre o bem e o mal a roda motriz
na engrenagem das coisas — a transposi¢io da moral para o plano
metafisico, como forca, causa, fim em si, é obra sua. [...] [Ele] criou es:
fatal dos erros, a moral; em consequéncia, deve ser também o primeiro a
reconhecé-lo”.

Sabemos que no século XIX havia grande interesse por temas orientais na
Europa: o orientalismo, e especialmente o zoroastrismo, estava em voga. Nos
cinquenta anos antes da publica¢ao do Zaratustra, apareceram mais de vinte
livros sobre o Zend-Avesta e seu inspirador. E, sendo Nietzsche um fil6logo
classico, que tinha amigos especializados em culturas orientais, era inevitavel
que se interessasse pelo tema. Num desses livros, que ele leu e possuia,
encontramos a seguinte passagem: “Zaratustra [...] nasceu na cidade de Urmi,
no lago do mesmo nome. Aos trinta anos de idade, ele deixou sua terra natal
e foi para o leste, para a provincia de Aria, onde passou dez anos na solidio
das montanhas”. Com ligeiras modificagoes, estas seriam as linhas iniciais de
Assim falou Zaratustra, ja presentes no aforismo final do livro IV de A4 gaia
ciéncia, o livro que o precedeu.

Também o subtitulo dessa obra tem sua peculiaridade: “Um livro para
todos e para ninguém”. Numa carta que escreveu a seu editor, enquanto

mais




trabalhava no livro, Nietzsche afirmou que este era “acessivel a qualquer
pessoa”; a0 mesmo tempo, podemos dizer que é “para ninguém” por sua
natureza intensamente pessoal: assim, em outra carta do mesmo ano, ele diz
que nesse livro “hd um incrivel montante de experiéncia e sofrimento pessoal
que é compreensivel apenas para mim — muitas paginas me parecem
quase sangrentas”. Mas nessa formula¢io contraditoria nio deixa de se
manifestar o gosto pelo paradoxo, que ¢ caracteristico do autor.

Algo que também chama a atencdo, ainda no titulo, € o fato de ele
constituir uma frase, pois contém um verbo. A expressio “Assim falou” indica
outra fonte religiosa oriental para o personagem, pois muitos sermoes de
Buda terminam com a férmula “Assim falou o Sublime”. E, tal como
Zaratustra, Buda iniciou sua atividade espiritual aos trinta anos de idade — o
mesmo se deu com Jesus Cristo, como se sabe. Jd o verbo pode nos lembrar
outra afinidade: assim como o Socrates de Platio, Zaratustra ndo escreveu —
falou.

De fato, o livro consiste sobretudo em falas do protagonista; os
acontecimentos s30 poucos, € se concentram mais no prologo. Vamos
proceder a um resumo do seu “enredo”, de modo a facilitar o percurso do
leitor.

Parte 1. Prologo: Depois de passar dez anos nas montanhas, Zaratustra
desce para o meio dos homens; encontra um velho eremita que ainda mo
soube da morte de Deus e entra numa cidade onde um equilibrista estd para
cruzar uma corda estendida entre duas torres da praga. Zaratustra diz ao
povo que Deus morreu e lhe fala do que é mais desejavel, o “super-homem”,
e do que € mais desprezivel, o “dltimo homem”. O equilibrista comeca seu
ato, mas um palhaco o segue na corda, ameaca pular sobre ele e o faz se
desequilibrar e cair. Zaratustra carrega o cadaver e o sepulta. No dia seguinte
aparecem seus animais, a dguia e a serpente, que o acompanham.

Seguem-se 22 discursos, cujos temas sao apenas em parte indicados nos
titulos. Eis uma sintese — inevitavelmente preciria — desses temas (apenas
alguns dos titulos sao reproduzidos, e os nimeros sao acrescentados): 1. Das
trés metamorfoses: a educagao do espirito; 2. a antivirtude; 3. o mundo
metafisico; 4. a relacdo entre carne e espirito: “alma é apenas uma palavra
para um algo no corpo’; 5. Das paixoes alegres e dolorosas: a natureza da
virtude; 6. o criminoso por sentimento de culpa; 7. maximas sobre o sentido
da literatura, o riso e a leveza; 8. conselhos a um jovem; 9. os pessimistas;
10. viver perigosamente: “é a boa guerra que santifica toda causa”; 11. o
Estado; 12. a massa e seus idolos; 13. volipia e castidade; 14. “qual de vés é
capaz de amizade?”; 15. os mil diferentes valores ou metas: “Valores foi o
homem que primeiramente pos nas coisas, para se conservar”; primeira
mengcio da “vontade de poder”; 16. critica da no¢io de amor a0 proximo; 17.
necessidade e perigo da solidio; 18. a natureza da mulher; 19. Da picada da
vibora — justica, injustica e ressentimento; 20. Dos filhos e do matriménio —
os bons e maus casamentos; 21. a boa morte; 22. Da virtude dadivosa — o
egoismo doente e o egoismo sagrado. Em varios desses discursos € repetida a
afirmacao de que “o homem ¢é algo que deve ser superado”. No final do




dltimo deles, Zaratustra se despede dos discipulos que o acompanhavam,
dizendo que todos deverdo prosseguir sés, e retoma a exorta¢do do prologo:
“Mortos estao todos os deuses: agora queremos que viva o super-homem”.

Parte II. O primeiro capitulo corresponde ao prologo da parte I: 1.
Zaratustra retorna aos seus discipulos, anos depois; 2. Nas ilhas bem-
aventuradas — reelabora¢ao do tema da auséncia de Deus e reintroducao
do super-homem; 3. sobre a compaixio e o ressentimento; 4. a religido
instituida e a classe sacerdotal; 5. as diferentes concepg¢des da virtude; 6. o
nojo da humanidade e como eviti-lo; 7. sobre a justica: “que o homem seja
redimido da vinganc¢a”; 8. Dos sdbios famosos — os filésofos do passado e os
preconceitos do povo; 9. O canto noturno: “Luz eu sou: ah, quisera eu fosse
noite!”; 10. O canto da dan¢a — “para dangar e zombar do espirito de
gravidade”; 11. O canto dos sepulcros — “Como ressurgiu desses sepulcros
minha alma?’; 12. Da superacdo de si mesmo — primeira longa discussao da
vontade de poder; 13. Dos sublimes — “A graga € parte da magnanimidade
de uma grande alma”; 14. Do pais da cultura — satira do ecletismo e
“colorido” contemporaneo; 15. critica do “puro conhecimento”; 16. critica da
vida académica, claramente autobiografica; 17. “mentem demais os poetas”;
18. episodio dramatico dos navegadores e do vulcio; a caca aos coelhos e o
homem voador: Zaratustra indo para o “inferno”; 19. a feia profecia de um
adivinho entristece Zaratustra; por fim, ele adormece e tem um sonho ruim,
que ¢ interpretado por seu discipulo favorito; 20. Da redengdo — encontro
com os aleijjados e mendigos, que faz Zaratustra discorrer sobre “o homem
destrocado e disperso” e a redencao da vontade; 21. Da prudéncia humana
— “Esta providéncia se acha sobre o meu destino: que eu tenha de existir
sem precaucao’; 22. Zaratustra ¢ incapaz de querer ou mesmo expressar a
ideia do eterno retorno, e a noite vai embora sozinho, deixando os amigos.

Parte 1I1: 1. O andarilbo — Zaratustra parte das ilhas bem-aventuradas,
ainda abatido; 2. Da visdo e enigma — no barco, ele exprime o pensamento
do eterno retorno em forma enigmatica; 3. vagueia pelo mar, ainda hesitando
ante aquele pensamento; 4. canta uma ode filosdfica a luz e ao céy; 5. de
volta a terra firme, anda entre a “pequena gente virtuosa™; 6. No monte das
oliveiras — a solidao invernal de Zaratustra; 7. encontro com o louco no
portao da grande cidade; 8. sobre os que renegam a luz e voltam a devogao;
9. Zaratustra retorna a sua caverna: louvor da solidio; 10. sobre a volapia, a
ansia de dominio e o egoismo; 11. Do espirito de gravidade — exortacio a
leveza e alegria; 12. De velbas e novas tdabuas: sumirio dos ensinamentos de
Zaratustra, mas sem chegar ao pensamento do eterno retorno; 13. O
convalescente — apés sete dias de prostracdo, Zaratustra ouve enfim esse
pensamento, explicitado por seus animais, e o aceita; 14. hino de jabilo a sua
propria alma; 15. O outro canto da dan¢a — a vida e a sabedoria como
mulheres; 16. declara¢iio de amor 2 eternidade.

A parte IV se compde de vinte capitulos, que sdo maiores que os
anteriores, 0 que a torna a mais extensa do livro. Diferentemente das outras,
nao é uma colecdo de falas entremeada de alguma acdo, mas a narrativa dos
encontros de Zaratustra com varios outros personagens. Passaram-se muitos




anos, Zaratustra tem cabelos brancos e estd em sua montanha. Aparece-lhe o
adivinho de outrora e, a0 mesmo tempo, ele escuta um grito de socorro, que
o adivinho diz ser do homem superior. Zaratustra sai em busca desse, e
depara com dois reis e um jumento. Depois vem a encontrar o homem
mordido por sanguessugas, o feiticeiro, o ultimo papa, o mais feio dos
homens, o mendigo voluntédrio, sua propria sombra. Com cada um deles tem
didlogos muito interessantes e os envia para sua caverna, para que li se
hospedem naquela noite. Ao meio-dia, deitando-se sob uma drvore, percebe
misticamente a perfeicio do mundo naquele instante. Voltando para casa, ao
anoitecer, ouve novamente o grito de socorro, partindo de sua caverna: ele
vem daqueles que havia encontrado, que agora estao ali reunidos; eles sio os
homens superiores. Ele tem de evitar sentir pena ou compaixdo — hd um s6
termo em alem@o para essas duas palavras — dos homens superiores; essa é
a “tentacio de Zaratustra” (titulo que Nietzsche pensou em dar a parte V). A
noite fazem todos a “dltima ceia”, em que culmina a parédia do Novo
Testamento que permeia toda a obra. Durante a ceia Zaratustra faz o
discurso Do homem superior, que, como o capitulo 12 da parte III, ¢ uma
espécie de resumo de sua doutrina. O feiticeiro ¢ a sombra entoam cangoe:
Zaratustra deixa momentaneamente a caverna e, ao retornar, vé que seus
héspedes tém uma recaida na velha fé e adoram o asno como Deus. Mas
parece que eles tornam a despertar. Segue-se O canto ébrio, um hino ao
prazer e a alegria. Zaratustra acorda, ap6s a noite da festa do asno, e depara
enfim com o sinal que aguardava: o ledo que ruge e o bando de passaros.
Percebe que venceu o perigo da compaixdo pelos homens superiores e os
abandona, partindo ao encontro do “grande meio-dia”.

Esse ¢ o conjunto do livro. Mas deve-se ter presente que ele foi escrito e
publicado por partes, e que Nietzsche ainda pensou em escrever mais duas,
no fim das quais Zaratustra morreria (“Tenho que dar a meu filho Zaratustra
uma bela morte, ou ele nio me deixard em paz”, escreveu a irma). Em
meados de 1883 apareceu a parte I, incluindo o proélogo e os 22 discursos,
mas sem indica¢io de que era apenas a primeira. No fim do mesmo ano foi
publicada a segunda, e em 1884 a terceira, que ele acreditava ser a ultima.
Mas ja no ano seguinte fez imprimir, numa edi¢o de apenas 45 exemplares,
a “quarta e udltima parte”, e disse aos amigos que nio pensava em tornd-la
realmente publica. Em 1887, juntou as trés primeiras num s6 volume. O livro
tal como o conhecemos hoje foi publicado em 1892, quando Nietzsche ji se
encontrava demente.

A ideia fundamental do livro, a do eterno retorno das coisas, surgiu-lhe
em agosto de 1881, como ele relata no extraordinrio capitulo que dedicou ao
Zaratustra em Ecce homo, o ensaio autobiografico de 1888. Passava o verao
no povoado de Sils-Maria, nos Alpes sui¢os, e num de seus passeios pelos
arredores lhe veio esse pensamento, junto a uma enorme pedra piramidal a
beira do lago, “6 mil pés acima do homem e do tempo”, segundo registrou
no mesmo dia. As trés primeiras partes foram redigidas em erupcoes
criativas de apenas dez dias cada, ainda conforme seu depoimento; mas em
seu espolio literdrio (os chamados “fragmentos pdstumos”) encontram-s




muitas anotagoes preliminares das versoes finais.

“Em que rubrica deve realmente ficar esse Zaratustra?’, perguntou ele ao
amigo Heinrich Koselitz (a quem deu o pseuddnimo “Peter Gast”) depois de
escrever a primeira parte; “Talvez entre as ‘sinfonias’, respondeu ele
proprio (carta de 2 de abril de 1883). Mas o amigo foi além: “Talvez entre os
textos sagrados”, disse ele. Esse curioso didlogo nos conduz a trés questoes: a
da musicalidade do texto, da estrutura ou composicao da obra, e a de sua
natureza.

Nietzsche tinha uma preocupagao extrema com a sonoridade das frases,
e sempre recordava que ler, para os antigos gregos, significava ler em voz
alta. Um de seus alunos afirmou que ele costumava declamar o que havia
escrito, “a fim de experimentar a cadéncia, a tonalidade e a métrica, e
também para testar a clareza e a precisao da ideia expressa” (conforme C.
P. Janz, no primeiro volume de sua monumental biografia de Nietzsche). No
Zaratustra esse pendor € intensificado, a ponto de ele dizer: “Meu estilo €
uma danga; um jogo de simetrias de toda espécie e um ‘saltar por cima’ e
escarnecer dessas simetrias. Isso vai até a escolha das vogais” (carta ao
amigo Erwin Rohde, 22 de fevereiro de 1884). Essa afirmac¢io condiz
notavelmente com a seguinte, de um grande poeta-pensador portugués: “Ha
prosa que danga, que se declama a si mesma. Ha ritmos verbais que sio
bailados, em que a ideia se desnuda sinuosamente, numa sensualidade
translicida e perfeita” (Fernando Pessoa, em O livro do desassossego).

A arquitetura de Assim falou Zaratustra tem alguma afinidade com obras
musicais. Nao tanto porque as quatro partes corresponderiam aos
movimentos de uma sinfonia — seus temas niao sao ordenados e modulados
como na sinfonia cldssica —, mas pelas propor¢oes numéricas exatas entre
as partes ¢ 0 empenho em dar expressio a muitos tons e sentimentos. A
primeira caracteristica ¢ documentada pelos nimeros de paginas da primeira
edi¢io, em que, apGs a introducdo, a primeira parte tinha 86 pdginas, a
segunda, 102, a terceira, 118, e a quarta, 134; ou seja, cada uma possuia
dezesseis pdginas a mais que a anterior, seguindo a “lei das partes
crescentes”, conhecida desde a Antiguidade. Jd a segunda caracteristica talvez
permita designa-lo como um “poema sinfénico”. Seja como for que o
denominemos, essa afinidade € inquestiondvel: o compositor Gustav Mahler,
por exemplo, disse que o Zaratustra “nasceu completamente dentro do
espirito da musica”. O que ndo chega a surpreender, sendo Nietzsche o
filésofo que mais intensamente se envolveu com a musica e tendo sido ele
proprio um (modesto) compositor. Veja-se, a propdsito, a entrevista com C.
P. Janz, que foi também musicologo, no apéndice a nossa traducdo de O caso
Wagner (Sao Paulo: Companhia das Letras, 1999).

Seria 0 Zaratustra um livro sagrado, como tendia a acreditar “Peter
Gast”? Na verdade, o que nele mais chama a atencao — e que veio a
contribuir bastante para a sua notoriedade — ¢é a sua natureza hibrida:
filosofia, religiao e literatura nele se juntam de maneira complexa e atraente.
Ao publicar Além do bem e do mal, o livro imediatamente posterior,
Nietzsche revelou ao ex-colega professor da Universidade da Basileia, Jacob




Burckhardt, que a nova publicagio continha “as mesmas coisas que havia dito
antes pela boca de Zaratustra, mas de modo diferente, bem diferente”. De
fato, o leitor reconhecerd, na linguagem metaférica e alegérica dos discursos
e didlogos de Zaratustra, muitas das ideias que seriam desenvolvidas em
prosa reflexiva nas obras posteriores — ou que ja haviam sido abordadas em
Aurora e A gaia ciéncia, livros aos quais ele chegou a se referir como
“comentdrios ao Zaratustra anles que ele aparecesse”.

Ao mesmo tempo, a reveréncia ante os problemas fundamentais da vida,
a intensidade da indagacio, a proposta de reden¢ao da humanidade, os
conceitos de “sobre-humanidade” e de eterno retorno das coisas, e ainda mais
o tom em que tudo isso € expresso, sao manifestacoes de um sentimento
profundamente religioso, e remetem a um tempo em que religiao, poesia e
pensamento mal se distinguiam um do outro, ao periodo pré-classico da
Antiguidade, 3o estimado por Nietzsche.

A qualificacdo de “quinto evangelho”, por ele também aplicada ao livro
(carta a E. Schmeitzner, 13 de fevereiro de 1883), confirmaria o carater
“sagrado” do Zaratustra. Mas, se lembrarmos como a Biblia ¢ nele parodiada
¢ até mesmo satirizada, a afirma¢ao pode ser vista como autoirénica e
questionadora de si mesma. A parddia e as citacoes, além disso, configuram
— prefiguram, no caso — um procedimento atual, que os tedricos
denominam “intertextualidade”; ou seja, a incorporacao de alusoes, fragmentos
e referéncias abertas ou ocultas a tradi¢ao literaria — algo que viria a
caracterizar os modernismos do século XX (os poetas T. S. Eliot e Ezra Pound
sendo exemplos notérios). A hibridez mencionada também se evidencia no
conteddo: poucas obras exibem tal mistura do ridiculo e do sublime, de farsa
e tragédia, “do mais sério e do mais alegre”, nas palavras do proprio autor.
Deve-se reconhecer que hi outro tipo de mistura ou desigualdade no livro,
nio relacionada com a anterior: capitulos ou trechos de grande for¢ca e beleza
se alternam com outros menos “conseguidos”, como se diz em Portugal.

Por fim, a natureza mestica do Zaratustra se mostraria na juncao que faz
entre aspectos de duas diferentes tradi¢cdes filosoficas: as do Ocidente e do
Oriente. Ao lancar um olhar “transeuropeu” (sua expressio) sobre a filosofia,
Nietzsche aproximou-se em alguma medida da Asia: “Tenho que aprender a
pensar mais orientalmente sobre a filosofia e o conhecimento”, diz uma
anotacio de 1884 (KSA4, v. 11, 26 [317)). Ele ainda vivia, em 1898, quando foi
publicado, no Japao, um ensaio relacionando o ideal do “super-homem” com
o Buda. Pouco depois, dois famosos romancistas japoneses revelaram-se
muito impressionados com ele, sendo que um deles registrou nas margens de
seu exemplar do Zaratustra virios paralelos com Buda e Confticio: “Isso é
oriental. Estranho achar essa ideia na obra de um europeu”, escreveu em
certo ponto. A partir de 1911, foram publicadas cinco traducoes do
Zaratustra em japonés. Durante trinta anos, de 1919 até a instauracao do
comunismo na China, surgiram nove tradu¢des do livro em mandarim.
Considerando as imensas tiragens feitas naquele pais, provavelmente foram
vendidos mais exemplares do Zaratustra em chinés do que em qualquer
outra lingua, observa Graham Parkes (ver seu ensaio “Nietzsche and East




Asian thought”, em B. Magnus e K. Higgins, The Cambridge companion to
Nietzsche, de 1996, além da introducdo a sua bela traducdo de Assim falou
Zaratustra, citada nas notas da presente tradugao).

Em suma: nesse raiar do século XXI, Nietzsche aparece como o mais
“globalizado” dos pensadores modernos. Se ele ficaria satisfeito com esse
adjetivo e com o proprio fendmeno que designa — isso € outra questiao.

Paulo César de Souza



O AUTOR

Friedrich Wilhelm Nietzsche nasceu no vilarejo de Roecken, perto de
Leipzig, na Alemanha, em 15 de outubro de 1844. Perdeu o pai, um pastor
luterano, aos cinco anos de idade. Estudou letras cldssicas na célebre Escola
de Pforta e na Universidade de Leipzig. Com 24 anos foi convidado a lecionar
filologia ¢ a na Universidade da Basileia (Suica). Em 1870 participou da
Guerra Franco-Prussiana como enfermeiro. No periodo em que viveu na
Basileia foi amigo de Richard Wagner e escreveu O nascimento da tragédia
(1872), Consideragoes extempordneas (1873-76) e parte de Humano,
demasiado bumano. Em 1879 aposentou-se da universidade, devido a satde
fragil. A partir de entdo levou uma vida errante, em pequenas localidades da
Suica, Itdlia e Franca. Dessa época sio Aurora, A gaia ciéncia, Assim falou
Zaratustra, Além do bem e do mal, Genealogia da moral, O caso Wagner,
Crepiisculo dos idolos, O Anti-Cristo e Ecce homo, sua autobiografia. Nietzsche
perdeu a razao no inicio de 1889 e viveu em estado de deméncia por mais
onze anos, sob os cuidados da mie e da irma. Nessa ultima década suas
obras comecaram a ser lidas e ele se tornou famoso. Morreu em Weimar, em
25 de agosto de 1900, de uma infec¢ao pulmonar. Além das obras que
publicou, deixou milhares de péginas de esbocos e anotagoes, conhecidos
como “fragmentos postumos”.

O tradutor

Paulo César de Souza ¢ mestre em histéria social pela Universidade
Federal da Bahia e doutor em literatura alema pela Universidade de Sao
Paulo. Além de varias obras de Nietzsche e de Freud, traduziu O diabo no
corpo, de Raymond Radiguet, Poemas 1913-1956 e Historias do sr. Keuner,
de Bertolt Brecht. De autoria prépria, publicou A4 Sabinada — A revolta
separatista da Babia e As palavras de Freud — O vocabuldrio freudiano e
suas versoes, entre outros livros. Coordena as cole¢des de Nietzsche e de
Freud publicadas pela Companhia das Letras.



Copyright da traducao, notas e posficio
© 2011 by Paulo César Lima de Souza

Grafia atualizada segundo o Acordo Ortografico
da Lingua Portuguesa de 1990,
que entrouw em vigor no Brasil em 2009.

Titulo original:
Also sprach Zarathustra

Capa:
Jodo Baptista da Costa Aguiar

Preparacido:
Marcia Copola

Revisao:
Renata Del Nero
Ana Maria Barbosa

ISBN 978-85-8086-249-2

Todos os direitos desta edi¢ao reservados a
EDITORA SCHWARCZ LTDA.

Rua Bandeira Paulista, 702, ¢j. 32
04532-002 — Sao Paulo — SP
Telefone (11) 3707-3500
Fax (11) 3707-3501
www.companhiadasletras.com.br
www.blogdacompanhia.com.br



	Rosto
	SUMÁRIO
	PRIMEIRA PARTE
	PRÓLOGO DE ZARATUSTRA
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	8.
	9.
	10.

	OS DISCURSOS DE ZARATUSTRA
	Das três metamorfoses
	Das cátedras da virtude
	Dos trasmundanos
	Dos desprezadores do corpo
	Das paixões alegres e dolorosas
	Do criminoso pálido
	Do ler e escrever
	Da árvore na montanha
	Dos pregadores da morte
	Da guerra e dos guerreiros
	Do novo ídolo
	Das moscas do mercado
	Da castidade
	Do amigo
	Das mil metas e uma só meta
	Do amor ao próximo
	Do caminho do criador
	Das velhas e novas mulherezinhas
	Da picada da víbora
	Dos filhos e do matrimônio
	Da morte voluntária
	Da virtude dadivosa
	1.
	2.
	3.



	SEGUNDA PARTE
	O menino com o espelho
	Nas ilhas bem-aventuradas47
	Dos compassivos
	Dos sacerdotes
	Dos virtuosos
	Da gentalha
	Das tarântulas
	Dos sábios famosos
	O canto noturno
	O canto da dança
	O canto dos sepulcros
	Da superação de si mesmo
	Dos sublimes
	Do país da cultura
	Do imaculado conhecimento
	Dos eruditos
	Dos poetas
	Dos grandes acontecimentos
	O adivinho
	Da redenção
	Da prudência humana
	A hora mais quieta

	TERCEIRA PARTE
	O andarilho
	Da visão e enigma
	1.
	2.

	Da bem-aventurança involuntária
	Antes do nascer do sol
	Da virtude que apequena
	1.
	2.
	3.

	No monte das oliveiras
	Do passar além
	Dos apóstatas
	1.
	2.

	O regresso
	Dos três males
	1.
	2.

	Do espírito de gravidade
	1.
	2.

	De velhas e novas tábuas
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	8.
	9.
	10.
	11.
	12.
	13.
	14.
	15.
	16.
	17.
	18.
	19.
	20.
	21.
	22.
	23.
	24.
	25.
	26.
	27.
	28.
	29.
	30.

	O convalescente
	1.
	2.

	Do grande anseio
	O outro canto da dança
	1.
	2.
	3.

	Os sete selos
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.


	QUARTA PARTE
	A oferenda do mel
	O grito de socorro
	Conversa com os reis
	1.
	2.

	A sanguessuga
	O feiticeiro
	1.
	2.

	Aposentado
	O mais feio dos homens
	O mendigo voluntário
	A sombra
	No meio-dia
	A saudação
	A última ceia 155
	Do homem superior
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	8.
	9.
	10.
	11.
	12.
	13.
	14.
	15.
	16.
	17.
	18.
	19.
	20.

	O canto da melancolia
	1.
	2.
	3.

	Da ciência
	Entre as filhas do deserto
	1.
	2.

	O despertar
	1.
	2.

	A festa do asno
	1.
	2.
	3.

	O canto ébrio
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	8.
	9.
	10.
	11.
	12.

	O sinal

	NOTAS
	POSFÁCIO
	O AUTOR
	Créditos

